## 第一輯目次

| 前說i           |       |     |     |     |
|---------------|-------|-----|-----|-----|
| 生命的起源         | 1     |     |     |     |
| 我的宗教觀10       |       |     |     |     |
| 我的宗教經驗        | 18    |     |     |     |
| 佛學的宗旨和目的      | 22    |     |     |     |
| 對接受歸依的人講話     | -25   |     |     |     |
| 在家學佛的程序       | 32    |     |     |     |
| 在家學佛的方法       | 43    |     |     |     |
| 現代學僧應採取的態度    | 50    |     |     |     |
| 佛陀的現實教育學綱     | 57    |     |     |     |
| 行為主義的佛教       | 78    |     |     |     |
| 佛法的真精神        | 84    |     |     |     |
| 為唐朝和尚事件平反     | 89    |     |     |     |
| 答或問           | 99    |     |     |     |
| 菩薩            | 105   |     |     |     |
| 生活與生死         | 111   |     |     |     |
| 人生佛教開題        | 118   |     |     |     |
| 人生            | 124   |     |     |     |
| 人生進善的階段       | 128   |     |     |     |
| 人生的佛教         | - 132 |     |     |     |
| 人生佛教的道德       | 136   |     |     |     |
| 人生佛教和金字塔進化論   | - 142 |     |     |     |
| 學佛先從人做起       | 149   |     |     |     |
| 怎樣做一位真佛教徒     | 154   |     |     |     |
| 因緣所生法的意義      | 162   |     |     |     |
| 中國的僧教育應該怎樣    |       |     | 169 |     |
| 人和法的研究        |       |     |     |     |
| 怎樣建設人間佛教      |       |     |     |     |
| 僧教育目的和程序      |       |     | 212 | 2   |
| 學佛人應知行的要事     |       | 220 |     |     |
| 釋迦牟尼佛的教育      |       | 220 |     |     |
| 從信心上修戒定慧學     |       |     | 235 |     |
| 眾生法           |       |     |     |     |
| 談即身成佛<br>迷悟由心 |       |     |     |     |
| <b>夢</b>      |       |     |     | 251 |

| 會覺質疑的解釋    | 264 |
|------------|-----|
| 倒果覺下化起因行上求 | 267 |
| 談二無我       | 272 |
| 佛教與人生      | 275 |

## 翻譯文集

第一輯 太虛法師原著

盧榮章語譯

佛教現代教育學會出版 前說 "我出家學佛二十多年,初時參禪未悟,誦閱和聽講大小乘經論,積記聞解釋的所知,對於宇宙人生各種事理,頗能滿足理智上的要求,信佛的心亦因此進步。但仍繼續禪宗參究,後來在讀般若經的參禪心中,證得實相無相、不立文字的正法眼藏,才超脫一切、而實現天上天下、唯我獨尊的意志。故此觀一沙一草一蟲一人、以至全個的宇宙,直覺它們都有靈妙神化的無量德相,交遍無礙,整個的人生宇宙、都在怡然安樂的情感中;不但信佛,而且自信是佛。"上面的一段文字,是節錄太虛法師四十歲時在英國倫敦、演講[學佛經過]時的自我介紹,現放在這裏、因為這文集中的文字,全部都是法師的著述;我目的是希望能增加各位、閱讀本書的信心和鼓勵,因為法師所有的文字;對於在家和出家、或未對佛教有認識的各界人士,都有一定啟導作用的。

在五十多年前、正當全書出版的時候,我曾讀過了一遍,這使我一直維持對佛教的信心,其中對教內外各大善知識的順逆攝受,令我更加清楚佛教的本來面目;因此並不希望今後學佛的人、浪費一生有限的精神時間、金錢和情感,結果連甚麼是佛教宗旨和目的、甚至對現實社會人生、有甚麼幫助都一無所知,乃至傷害了人間的和偕、家庭的溫暖,那就更可惜了。今日中國的佛教情況如何?相信各人的眼睛是雪亮的;本人感覺和半個世紀前、最大的改變是在經濟上,因此太虛法師的啟導、仍然是今日我國學佛人極需要的。這文集雖然是揀選了八十篇文字,分成兩冊出版、不過仍是我一己之見;其實全書都值得翻成語體文的,但由於個人力量實不足,故此寄望讀者們能共同發心、一齊來完成這事業。佛教現代教育學會的網址:Buddhaway.org 和Buddhaway.net都有太虛全書的簡易選讀版上網,另外亦印製了光碟和各界人士結緣。歡迎自行下載或覆製流通,這是我衷心感謝和期待的。

盧榮章識 二千零七年於多倫多

PAGE 1

PAGE ii

### 生命的起源 二千零五年於多倫多

- 一 生命是什麼
- 二 科學說生命的起源
- 三 哲學說生命的起源
- 四 宗教說生命的起源
- 五 佛法對於生命的說明
  - (甲) 宇宙中生命的無始終
  - (乙)世界上生命可說的起源
  - (丙) 有情識一期生命可說的起源

### 一 生命是什麼

「生」,普通說的是指生存,相對滅亡來說的。生是生起,本來沒有而現在新生,叫做生;生起了繼續存在,名為存。滅是毀滅,毀滅到最後甚麼都沒有了,名為亡。但生命的生,不是生存滅亡的生,是平常所說生活的生。生活是與死相對,也就是平常所說的生死的生;生與死對,活的名生;所謂生命,就是活的生。普通叫生活所需要的一切名生活,比如衣食住行等;衣食等資養人的生活,所以叫做生活,是後來附加上去的,但真正的生活,是對「死」來說的,這才是此處所講的生。

「命」,平常有命令,命運等的意義。此中所講的命,是佛經上所說的命根、壽 命。普通所講的生命,不限動物,亦可通於一切植物。佛學上講的命根、壽命,是 單屬於有情識的動物;有情識、雖然不一定限於我們所能見到的動物、宏觀地說、 實在是動物的一類。普通所講的生命, 連植物亦包括在內, 例如一草一木都有死 活,當它生活時都有繼續不斷的生命。命,可以說是一條一條的,如打死一牛或一 馬。就說害死了一條生命。這一條命,是正指「一個生活的繼續」來說的。在這一 草一木,亦都有生活的繼續,所以亦各有生命,而且是個別一條一條的;這一枝草 的命,不是那一枝草的命,牛馬草木等,這樣一條一條的生命,就是通常生命的意 義。有生命的東西, 要是給它斷掉了, 就是死的。如一支枯草, 一具死屍, 一粒壞 穀,都是沒有生命的。枯草雖是死的,但枯乾的形體,尚且同土塊一樣存在。因 此,科學中說各種存在的東西,還沒有滅亡到沒有時,都是有的;死的——沒有生 命的, 和有生活相續的, 這就是死活相對。死的無生命, 活的有生命, 亦即所謂生 物與非生物;有生活繼續的名生物,沒有生活繼續的名非生物;土石磚瓦名非生 物、草木禽獸名為生物。這都是從有生命和無生命上分別的。但是佛學上不作這樣 分類, 只作有情識與無情識的劃分, 如果是有情識的才有生命。所以從生命的狹義 上講,有情識的生命-----一切動物-----才有生命。有覺知情識才是充足的生命。花

草樹木不能算是充足的生命。

現在,從一般人所講的生命說,包括一切動植物,凡有一條生命的東西,便是生物。而生物都有生命的現象,如初有名生,長成名長,由衰而老,由老而死,生長老死為生物必經的過程。在此過程上,生命各別成為不同的種類,各別能傳種續後,草木都有道種現象,所以生物與非生物,大有區別了。因為生物都要生長,要維持生命,所以要常吸收養料,以免很快就老死。但生命的個體,到相當期間,一定不免老死的,所以在生長力充足時,又從個體的生命,傳遞同類的生命,像這種生物性能,可以叫它做生命。這生命的現象,生命的性能,它是怎樣起源的,現在就要研究到了。

### 二 科學說生命的起源

科學對於宇宙間的一切事物,考究它的根本是什麼,用的是化學分化。因此大概認生物是其餘非生物組合起來的,經過化學分化之後,所存下的原質,已經是非生物的東西了。比如我們講人,亦可以用化學來分化,分化的結果,說它是十四種或十五種原質化合成的,這種說法,就好像同佛法講的地水火風四大和合而成的一樣。但分化之後的原質,已經不是生物了。科學家為了要窮究原質本來是什麼,進而分化成為分子,由分子分為原子,原子分為電子,電子算是最基本的了。亦有再研究把它分為能子,但還未獲得普遍的公認,暫且承認電子、能夠成為非生物和動植物的基本原素。不過在科學要找出生命的起源,故此就有了種種困難,因為生物固然可以分化,但用分化了的原質、再化合成有生命的生物,就不可能了!由此說來,生命是不可用非生命的物質化合而成的,非生物的原質,不能與生物的生物疾,生命是不可用非生命的物質化合而成的,非生物的原質,不能與生物的生物疾,說原質根本的電子、裏面有陰陽、吸收力、抵抗力等,在發生的作用上,只成功了太陽、行星等,不能生起生命;所以這地球上的生物種子,也許是由別個世界、在崩毀時被風吹來的。我們這個地球上有這些種子,由少而多,就漸漸地生長發達成眾多生物。這種起源說,是等於沒有說!再追問一句,別個世界的生物種子,又是從何而來呢?因此、生命起源的問題,還是不能解決。

科學家解說生物是各種物質化合成的,就想用這些東西化合、成為有生命的生物,因而有很多煞費苦心的去努力研究。但結果,化合出來的東西,例如蛋和香蕉,雖然和真的蛋真的香蕉差不多,但也只能看看或吃吃,要它化合出來的蛋生小雞,香蕉生芽,那就不可能了,仍然只是死蛋和死香蕉。所以科學家對於生命起源的問題,環是不能解決的。

### 三 哲學說生命的起源

自然哲學說生物與非生物的分界,不過是就自然界現象上的分類。但研究萬物原來的本質,就是用化學分化到原子、電子等,往下再分,結果還是同普通生物學上所謂的細胞,有人叫它做生元。這自然哲學根據科學研究的結果,把生物上最簡

單的東西——細胞擴充起來,以為化學分化出來的電子,還可說它有生命,因為電 子有陰陽性、有生滅性、故此說電子有生命;能子亦可以說它有生命,不過很隱微 吧。平常認為分成種種原質的時候,已經是非生命的東西,其實都還有隱微的生 命,不過等級不同罷。如果達到適當巧妙的化合,有生命的生物便構成出來。物質 是永遠存在的、生命也是永遠存在的、這是根據科學上的自然哲學、對於生命起源 的說明。近代人講的唯生論,即是從這觀點出發,因為一切都是從有生開始,故此 說是唯生的。各種不同的生命,都可以同物質是無窮盡的,到某種情形下便發生某 種的生命;就算關係條件不足,隱微的生命還是存在的。還有根據生物學來講的, 如德國的生物學專家杜里舒(Hans Driesch,1867——)。他曾經來過中國。他認為 一般生物的現象,不是用化學的物質能夠澈底說明。他主張生物都有生機——隱德 來希(Entelectry),這生機是非物質的,有了此種生機,便成為一種生物,要是沒 有生機,就不能成為生物,所以單根據化學的解說是不充足的。生機不是物質而是 精神的,但亦不能與物質完全分開,恍如中國講的生氣,有生氣便有生命現象,無 生氣便沒有生命現象。但生機究竟是什麼?還是難以解說。杜里舒,我從前在德國 會過面的,并且和他討論過,他以為要有生機這樣東西才有生物,但這生機是原來 就有許多的、還是原來是一、以後來才變成許多的、他亦不能決定的說明。大抵物 質分化後,變成一個個的有生命的現象,進一步才有感覺、知識、思想,這只是一 種假想的推論。由此來說,以生機化合物質,便成為生命的起源。還有唯心論的哲 學、認為宇宙的本原、是精神的、心靈的。這種主張的派別很多、依法國柏格森 (Henri Bergson,1895--) 的解說, 宇宙就是生命之流。這是活動的、永遠繼續不 斷、而且極其緊張的生命之流, 純是精神的, 根本沒有物質; 在鬆懈停頓的地方, 才產生物質現象,但還是離不開生命精神的。到了人類,正是生命精神的表現,非 生物不過是生命遺傳下來的渣滓。無始無終永遠緊張的是生命, 鬆懈散弛了便成為 非生物,亦可以說在緊張不同上有生物的來源,從宇宙偉大的精神生命上分化出 來。中國古來的學術,如易經講到生生之謂易;生生不息,就是宇宙的本體。從這 點說,似乎亦近於生機或生命之流的說法。

### 四 宗教說生命的起源

有許多宗教,不能說出生命的起源,尤其是多神教。能夠講出幾分道理的,只有一神教——印度梵天教、和基督教等。他們認為宇宙萬物、根本都是起源於神的,一切的起源完全以神為根本。總括來說,宇宙間只有一個、無始無終大無不包的神,能夠創造一切生命。說得比較明顯的,要算基督教的舊約,說神造世界萬物,第一天造日月星辰,至第六天最後造成人,第七天神便休息了。如此生物所以有生命,亦是起源於神。尤其是人類,他們說生物唯有生,沒有靈,人有靈便是起源於神。這種說法,若反問一句:宇宙一切都起源於神,神的本身又起源於誰呢?還是不能解答的。這樣看來,生命的起源,科學的說明既多困難,哲學所說的若是根據科學,科學的問題未得解決,哲學同樣是不能解決。宇宙生命之流的隱德來希,他本身亦是同樣和「神」一樣,不能給予澈底的說明。

### 五 佛法對於生命的說明

### (甲) 宇宙中生命的無始終

要是從宇宙中的生命來講,推求它本來的究竟性,一切事事物物、乃至人生的體性,完全是沒有個別的自性可得。因此,說它有始有終,有一有多,都是不可以說的。并不是有這樣的問題、卻故意的避開不討論,因為它本來就沒有這樣的問題,所以就根本沒有甚麼可以說的。要是從因緣生滅上講,宇宙中的生命、都是無始無終的,一切沒有情識的事物、和一切有情識的生命,都是在因緣離合的變化上流轉,無始無終;一切有情識的生命,變來變去,仍然是永遠的相續不斷。

因此、一切宇宙中的萬事萬物,在因緣生滅中是無始無終的;一切有情識的生命。由業果上的相續,同樣是無始無終。一切既然是無始無終,就無所謂起源了。 佛在仁王護國般若經上說:『若有說言,三界外別有眾生新起者,即是外道大有經 說』。這很可能是為這種意思來說明的。

### (乙) 世界上生命可說的起源

就一個世界上的眾多生命講,可以說有起源。因為世界是可以分大千世界和小 千世界, 如大千世界壞了, 經過壞空時期, 再到了成長時期, 在世界起源的次第 上, 天是最初有的, 可以說是生命的起源。最明顯的就是小千世界中的一個小世 界,便是大梵天所範圍的世界,這世界經過火災的燒壞,到了成長時期,最先生成 的就是大梵天的物質世界,和大梵天的身体;大梵天的生命,可以說是這個世界生 命的起源。因為這個小世界最初是大梵天先產生,跟著由世界上所有的生命,長時 期的共同業力、和各別的業力的繼續生起、漸漸就有梵輔天、梵眾天、乃至人間。 而大梵天見了在它以後生起的一切,便說是它所生;後來一切生命体亦因為見它生 得早些,亦都認為是它所生;大梵是父,餘皆是子,由此就發生了父子的關係。這 樣看來,以「神」為生命的起源,可以說是從大梵天的觀念產生。從佛法來說,這 種觀念根本就是錯誤。因為世界上一切的生起, 一是共同的業力果報, 一是各別的 業力果報、由這兩種業力總匯在一處、才生起世界的一切。不過先後次第的不同、 并不是從大梵天所生;連大梵天本身亦都是業力果報所生。但在業力果報的事實 上,確有大梵天是最初先生,有了這樣的事實,就使一般宗教生起錯誤的觀念,以 為一切都是從大梵天所生。其實、有情識的各馴隨業力果報才生的、這就是一切事 物的生起,亦都是有情識共同業力依止的果報,并不是大梵天所生的。然若就一個 世界來說,可以說大梵天是生命的起源。

#### (丙) 有情識一期生命可說的起源

就一個有情識一期生命的業力果報上,可以說是生命的起源。佛法說有四有,即本有、死有、中有、生有。由中有的入胎,得到生有,構成一期業報的開始。有的經說,最初入胎的心識,成為有生的生命起源,亦是就一期生命業力果報上講。

這最初受生的心識,就是業力感得的心識(簡稱業識);這業識,在唯識學系上來講,就是阿賴耶識,這是一期生命的起源。例如十二緣起中無明緣行,行緣識的識,是有情識一期生命的起源;唯識學系就是專指阿賴耶識中的種子,即是最初去受胎的識。有情受一期業力果報,得一條生命,生命的起源,可以說就是業識。

附帶還有一個問題,就是前面提到的四有,當生有的開始,後來名本有;生命斷了名死有;都是在一條生命上。在死與生的中間,所夾著的中有,這是另一條生命呢?還是附屬於前後的生命?這裏是很有問題。有的說中有是屬於後有的,若是屬於後一期業力果報,與前所說一期業報的開始,是業識上的不合;假使中有屬於後有,受生業識之前,豈不是沒有中有?那麼,後一期的生命,應開始在死了以後的中有才對。但一般來說的十二緣起,都說無明與行是屬於過去,識是現生投胎的最初,一期生命的開始若是中有,就和這點不相合;而且亦不是整個的中有入胎;要說中有完全附屬於後一條生命,是講不通的。若把它附屬於前一條生命,在前一條生命既死便已斷了,還帶有中有這個尾巴,亦是講不通的。這樣看來,中有只可以說它是兩個業力果報,過渡期間的另一期的生命。這樣來確定的講,一期生命起源於最初投胎的識,在事相和在道理都很相合。中有只可以說它是另外一個生命,是為後一期生命、作預備的另一個生命了。

上文譯本錄自太虛全書第二篇——生命之起源——

我的宗教觀

- 一、 宗教的名義
- 二、宗教的起因
- 三、 宗教的本質
- 四、宗教的類別
- 五、宗教的將來

### 一 宗教的名義

宗和教這兩個字,雖然是中國文字一向都有,不過連綴宗教二字成一名詞,是由日本人從英文翻譯了,再轉傳來中國的,今日已經成為一流行的名詞;至於英文原意是甚麼,那我就不知道了。根據佛書原來的意義;宗、指宗派,教、指佛教。亦可以這樣說;教、是指佛教育的全體,宗、是指其中一學系;例如佛教的法華學系,華嚴學系等。同時、中國佛法在唐宋後,禪學系最興盛,因禪學系不根據經典文字,和言語的啟導,祂目的是超越言語和文字指導以外的,由此只有禪學系稱名宗下,其餘的學系,因為大都是照本宣科,依據經典和指導者講解,所以都被稱名教下了。

說到佛教育全体,內容簡略的又分為五個學系;就是禪、講、律、淨、密──密學系盛行區域是在蒙古、西藏、日本──,那麼宗和教,都屬於佛法中一分子, 駢立不同名字吧。現在姑且把流行的宗教一名辭,立下一定義;現在所謂宗,原本的中國語意,亦應該稱為教,例如中國語說儒、釋、道三教等。教即是宗教,故佛教及基督教等被稱為宗教。而教皆有自心修證,及教化他人兩方面,個人自心修證的實際名宗;將自心的實際修證來教化他人的名宗教,宗尚於自心所修證的,用來教化他人的緣故。宗、是自心修證的實驗,言語說不出,他人不能共知的,所謂如人飲水,冷暖自知,不過這又是施教的根本所在。由此根本發揮表現教化他人,使他人共同明白,便是宗教。又接受的人依教導修改實行,實行得到證明,亦可以說是宗教。如果只依所接受教導輾轉教導他人,就僅可以說是教。

宗教家,有內心修證的經驗為根本,用來施設教化的人便是。西洋人詹姆士說,宗教為內心的經驗,略為接近這種道理。但是自己內心修證,須要先有專一真摯的信解,有規則的修習和持久的時間,然後才獲得非比尋常的覺悟和愉快。佛教是這樣,自然不用說;其他的基督教、回教的教主,亦曾經在山中絕食苦行,才得到超過平常人的內心,由實驗證明,用來確立他教化宗旨的根本。即如中國孔子、老子,亦有他們特殊的內心證驗,斷斷不是未嘗經過修證的人,在見聞覺知方面所能夠徵驗的。故此宗教不同哲學、科學,因為所施行的教導,有超常的內心經驗作為宗旨和根本的原故。

### 二 宗教的起因

宗教起因, 可分為四點來說:

- (一)由偶然感到奇幻神秘的靈性境界:如我們身處于夢境,此夢境中的幻化,有 些是我們見所未見、聞所未聞的,并且有時能夠預兆到未來、影響現實的不同等。 又如我們忽然逢遇到高山大海,一時心海裡呈現一種奇境。總括來說這種靈性境 界,實在是心靈作用,因心靈活動感發到過去未來、已經感受和未經感受的境界, 表現得奇幻神秘、不可思議的事實。又如催眠術專家,以個人心靈力量與他人心靈 力量、互相聯合而呈現變幻;其他的用種種變態心理,出現了奇幻神祕不可思議的 靈境,能夠頓時使受催眠的人,轉換成另一人格的。各種靈魂教,往往由這些情形 生起。
- (二)由造物者及主宰者的推想,以為宇宙萬有,這樣繁廣隱密嚴格整齊,必定有一位造作者或主宰者的存在。於是認定人和其他物体、皆是造作者的產物,不過又不能夠自身成為主宰,故此應當聽命令於唯一的能造作者、祂是唯一的主宰。將此假想聯合自己內心靈感,基督教、回教、婆羅門教等天神教,都是這樣生起的。
- (三)由對於人世不滿、和企圖超越到登峰極造的滿足者:秦始皇、漢武帝,極盡人世間富貴但畏懼老死,在現實的人世間不能滿足,於是寄存遐想於長生不老的仙境,祈冀超脫人世間的缺憾而去上登仙界,放棄現在所有到仙界去,除去所有苦惱而得臻仙界快樂。等類以上的,基督教、回教、梵天教等期待人死後上昇躋身天國,小乘佛教等期望超越三界苦海、登上涅槃彼岸,皆由對於現實的人世間不滿足,冀求超脫遐登滿足的境域。大乘和小乘佛教,亦是由此而生起。
- (四)由人生意欲無限價值永存的要求:人世間既不能滿足無限的意欲,獲得人生永遠存在的價值,便覺得人生空無意義,沒有價值的。而且人生不自由,處處皆在於威力逼迫的環境階級中間,終歸壞滅,現今雖得苟延殘喘,不如早死為更佳,這是自殺的所起因由。視人世間如同牢獄,感到人生的空虛,故此須了解人生的真相一本來面目——究竟如何,此理不關於各宗教及諸哲學,在大乘佛教亦是由這樣生起——唐朝宗密法師的'原人論'、亦有說明此種義理。依大乘佛法來說,人生的實相,無始無終,無障無礙,無生無滅,無來無去,這樣是審觀人生本有無限永存的價值,不須要外求的,乃至成就正覺偉大的佛陀。

### 三 宗教的本質

總觀上面所說,宗教的起因便可明白了。現在應當進一步探索、宗教用甚麼造它的本質。

- (一)自心信念修習所獲的超常證驗:寺院塔像是宗教嗎?抑或經典儀式是宗教?這些雖屬宗教、但不是祂的根本。宗教根本的實質,就是自心信念修習所獲的超常證驗;先憑著自心信解,積極修持,漸獲效果,便穫得漸漸超過通常人見聞覺知上的,自身穫得不可思議的證驗,如佛教中得到三昧,基督教得到聖靈感通等,都是自心信念修持的證驗。這不是從學理上研究可以得來的,而且成為宗教的特性。
- (二) 開示超常證驗和趨入門路的教訓:自心的超常證驗,在默然得到的自心,尚且不能作為宗教,必定要有宗旨和根本,那是自心的超常證驗,用來開導教化他人,令依著作為教訓,皆得到覺悟深入,才成為宗教。所開示他人超常證驗,及趨入門路的教理經書等,亦成為宗教的本質。

- (三)表現超常證驗或方便應化靈蹟:所有事實上超常證驗的表現,即成為種種靈奇神通的靈蹟,使人能見到未見過的、聞到未聞過的,促進後來學習的欽慕。不過亦有人因這些方便應化,而執著靈異的人,如遇到兇惡強暴的人畜,其實是方便善巧用來調攝降伏的一類。大致各宗教都有這種靈蹟,多不備述。
- (四) 引導及規範其徒眾的儀制:宗教必有徒眾,有徒眾便有其儀式及其規制。使流布於世間,既然須要有種種外相美好莊嚴的儀式,使一般人注意,繼而引導生起信心,接著必須為他的徒眾、制定應守的規範,來做行為的標準。具足上述四種意義,宗教的本身才可以宣告成立。
- (五)作為損害或有益於人心世道的彷效:既成為流布於世間的一種宗教,對於人心世道必發生有益或損害的效果。不過大致可以說:大部份都是與人為善、有益於世道人心的,但是亦不能說宗教盡是有益人心世道呵!為甚麼呢?因為世間亦有害人的邪教,往往乘機竊發於一時的。惟有存在至數百千年,猶尚得多數人信從的,則大概為有益於人世可知。若無益於人世的宗教,人世既不能公認,在於生天國、登彼岸的原故。

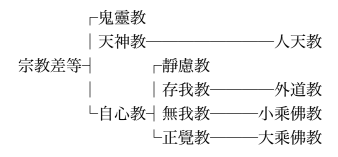
### 四 宗教的類別

在這世界的廣大,宗教繁多,其中差別不等,從淺至深,從低至高,判別祂差 別的等級,大概包括有三種:

- (一)鬼靈教:最低限度的宗教,即單感應有奇幻神祕靈境的是。有拜火、拜蛇、拜物、拜鬼等多神教,若日本的多神教,中國的道教,及現時尚流行的同善社、道院等皆是,此種宗教皆屬鬼靈的感應活動,故此以鬼靈類統攝。此種宗教的特性,大多以禍福聳動於人,其奉行崇拜者,多為迷信盲從無知識的人。
- (二) 天神教:此高過鬼靈教的,推想宇宙萬有、有造作主宰者為唯一真神,而否認種種鬼靈類。如印度有崇拜梵天的婆羅門教,基督教、回教的信上帝和真主,即屬此類。他們計度宇宙萬有造作及主宰的天神,他們把內心超常證驗,附合在推想上的觀念,這種天神教崇拜,在已開化的民族大都存在。
- (三)自心教:自心教是依自心信念修,所獲的超常證驗,認定惟是自心的境界,否認種種鬼靈、及惟一無二能造作的主宰,或宇宙萬有的造作的主宰。人及非人能力有高低,程度有深淺,相去固然可以有大距離的,這不過是隨業受報,業變報遷,升沉輪轉,互為高下,不得於人物之外,別有一造作及主宰的。人類及一一生命体的自心力量,本無限度,各各所認識的宇宙萬有,固然皆為各各自心所表現。特別在人類自心所表現的,但亦不是沒有由他心力、作為互相增加向上的輔助條件。所謂一室千燈,光光互遍,相涉無礙,不壞自相。而他心即其他有情識生命的心吧,不得指為鬼靈天神的。此自心教又分為四類:
- (一) 靜慮教: 靜慮、即印度語禪那。大學所說: 即定而後能靜, 靜而後能安, 安 而後能慮的意思, 宋明理學家亦注重靜慮。靜慮是由修養工夫去和平統一心力, 如

水的澄靜無波浪,清明洞徹,專一用此方法自修教人,名靜慮教。雖然仍屬於人天教,已經不是僅有在理論上、推究世間一切學說能夠比擬了。

- (二) 存我教:印度數論派與耆那教等,依前靜慮更加上他們哲學的理想,計度自我的獨存是解脫,要將宇宙消歸於無影無響,而神我遂得解脫而永久存在。用這方法自修教人,名存我教,此由靜慮粘合理想的成功者。
- (三)無我教;佛教中的小乘,對破數論派,耆那教的存我教,說他們有我存在,不能解脫,故進一步否認他們所存的我,主張無我。
- (四)正覺教:大乘佛教在宇宙萬有世間和出世間法,皆能正確了知本來如此的真性實相,猶如大圓明鏡清淨光明,更沒有不光明障蔽。發起追求這正覺的心,即是無上菩提心;這心在情與無情悉皆平等,惟必須由人的生命直至成佛,到成正覺始得圓滿;不過因為眾人生命根基力量各有不同,故此才成種種差別。綜合上面所說的,下面寫成一表,表明類別的大意。



#### 五 宗教的將來

- (一)宗教不能不存在:這問題成為近世學者,對於宗教所懷疑而未解決的一大問題,而且亟望解決的。主要的是、在現在及將來的思想學說上,能成立正當的教理,而且確實有益於人世的,當然存在;不然的話,在理論上不能成立,在事實上毫無證驗,就不能存在。惟獨人世間既然長存有不滿足,而且邀求無限永存時心意,即是宗教長有存在的餘地。惟除佛教外,其餘多數在理智上不能存在成立,在證驗上不能夠成為事實的,必將漸歸於淘汰了。
- (二)宗教能不能統一:近來頗有欲聯合各宗教而統一的人,這只是片面的設計想象吧。眾人生命上知識程度及根性種種不同,所以人生要求滿足的心亦不一致。這是因為人的生命沒育不變的本性,唯有澈底大覺大悟的覺性永遠存在,未到成佛時,由宗教的要求而有宗教的存在,宗教即不能統一;到一切生命悉皆成佛,便得一致平等,而宗教亦不存在了。故此現在還有宗教存在,那麼宗教必定不能統一,這是可以推想知道的。請各界更加入來討論吧!

上文譯本錄自太虛全書第十三篇——我之宗教觀

### 我的宗教經驗

### 二千零五年於多倫多

我初出家的時候,雖然是有很多複雜的因緣,但最主要的還是我對仙佛不分,想得神通才去出家的。所以受戒、讀經、參禪,都是想得到神通。當出家的最初一年,是在這樣莫明其妙的追求中過去。不過我在第一年,已經讀熟了妙法蓮華經,每日可以背誦五六部。第二年夏天聽講妙法蓮華經時,才知道佛和仙及天神等是不同的。曾經住在禪堂參禪,要求得到開悟的心很急切,一方面讀楞嚴經,一方面看禪宗語錄及高僧傳等。第三年又再聽講了楞嚴經,對于天台教觀已經有大體上的了解。並且旁及研究賢首的五教儀、法相宗的八要等。而參究話頭的悶葫蘆,仍常常掛在心上的。

十九歲那年的秋天,前去汶溪西方寺、住在藏經閣看藏經,那時喜歡看憨山 集、紫柏集,及其他古德詩文集和經論等。如此經過了幾個月,同住看藏經的,有 一位老首座告訴我說:「看藏經不可以東翻西找,要從頭依次序的看到尾」。當時 我因為找不到閱藏頭路,就依他的話,從大藏經最前的大般若經看起。看了個多 月,身心漸漸的安定了。四百卷的大般若尚未看完,有一日,看到『一切法不可 得,乃至有一法過于涅槃者,亦不可得』!身心世界忽然頓空了,但並沒有失去知 覺。在這一刹那空覺中,沒有我和萬物的世界對待。一轉瞬間明見世界萬物,在無 邊際的大空覺中,都是沒有實體的影子一般。這種境界,經過一兩點鐘。起座後, 仍覺到身心非常的輕快、恬適。在二三十天中間,都是如此。大般若閱後改看華嚴 經,覺到華藏刹海,宛然是自心境界,莫不空靈活潑;從前所參的禪話,所記的教 理,都溶化無痕了。我從前的記憶力很強,只要用心看一遍就能背誦。但從此後變 成理解力強而沒有記性了。

我原本沒有好好的讀過書,但從那一回以後,我每天寫出的非詩非歌的文字很多。口舌筆墨的辯才,均達到了非常的敏銳鋒利。同看經的有後作金山方丈的靜觀 和尚等,他們疑我得了憨山大師,所說一般的禪病,但我自心中實很安定。我現在 想起來,當時如果從這種定慧心繼續下去,三乘的聖果是可以成就的。可惜當時就改了途徑,因為遇到了一位華山法師,他那時就在杭州辦僧學校,暫來藏經閣休息。大家說起我的神慧,他與我談到科學的天文、地理、物理、化學等常識;並攜示天演論、康有為的大同書、譚嗣同的仁學、章太炎的文集,梁啟超的飲冰室等書要我看。我起初不信,因為我讀過的書,只是中國古來的經史詩文與佛教經籍。當時與他辯論了十幾天,積數十萬言。後來覺得他頗有道理,對于譚嗣同的仁學,尤極為欽佩。由此轉變生起了,以佛法救世救人救國救民的悲願心。當時、以為就可憑自己所得的佛法,再充實些新知識,便能救世。

次年乃從八指頭陀辦僧教育會;冬天又同去參加鎮江所開的江蘇僧教育會;繼 又參加楊仁山居士,預備復興印度佛教的祇園精舍。自此以後,就沒有依了以前 的禪定去修,這樣從光緒三十四年,一直到民國三年。歐戰爆發,對于西洋的學 說,及自己以佛法救世的力量發生懷疑,覺到如此的荒棄光陰下去,是不值得的, 於是到普陀山去閉關。

閉關二三個月後,有一次晚上靜坐,在心漸靜時,聽聞到前寺的打鐘聲,好像心念完全被打斷了,冥然罔覺,沒有知識,一直到第二天打早鐘時,才生起覺心。最初、只覺到光明音聲遍滿斗室,虛空、光明、聲音渾然一片;沒有物我內外。嗣即生起分別心,而漸次恢復了平凡心境。自此、我對于起信、楞嚴的意義,像是自己所見到的,所以我當時就開始著成了楞嚴攝論。經過這次經驗後,繼續看經,著書,坐禪。這一年中專看法相椎識書。當時其他的經論雖然亦參看,但很注意看唯識述記。述記中釋「假智詮不得自相」一段,反復看了好多次,有一次又入了定心現觀。這與前兩次所見不同了,見到因緣生法,一一有很深的條理,秩然絲毫不亂。這一種心境,以後每一靜心觀察,就能再現。從此于思想文字等都有改變,從前是空靈活潑的,以後則轉入條理深細堅密的一途,在此時所寫出的文章不同,亦可以看得出來的。

上述經過定境三次,都因後來事緣紛集的時間太多,致不能有長時間的深造成就。自從經過第一次後,我的記憶力便沒有以前好,但是理解力很深。那年頭髮已經變白,眼睛又變成近視,但後來頭髮轉青了,眼睛到現在未變。經過第二次後,起信、楞嚴的由覺而不覺的緣起相,得了證明。第三次現觀唯識的因果法相。古人所謂不昧因果,實在一一皆有條理,秩然而不紊亂的因果。

經過這三次的定境,每一次心理生理都有改變,并曾經偶然有過天眼、天耳、他心通的徵兆;六通可能,是建基天眼、宿命通上的業果流轉相續亦決定可信了。因為悲願心太重,未能向禪定去繼續深進。所以沒有次第,可以作為別人修證的依止。這裏是佛說金剛般若經的舍衛國,所以我把自己的定心境界,從前沒有對人講過的,現在亦彷同佛與須菩提談家常一般,因為昨晚高文大的請說禪定,所以今日便專向自家人談一點。

上文譯本錄自太虛全書第十三篇——我的宗教經驗——

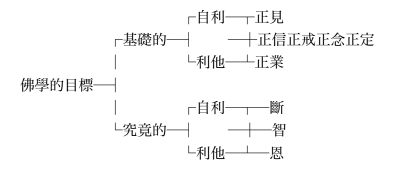
## 佛學的宗旨和目的二千零五年於多倫多

現在到佛學院求學的學僧,是從各方雲集而來的,他們的年齡程度、以及思想性情等等,當然是決定不會一致的。可是、有一點是很統一的,就是同住在佛學院裏,讀書、求學。你們須要注意!這個佛學院,並不是一般所謂學校。佛學院的宗旨,是要將佛學院精神、實現為人間社會建設的——由理想達到事實——。這點精神和宗旨,你們必須十分確切認清楚,然後才不辜負教者學者的初願。平常說僧伽是和合眾,祂精神也就是在此處。佛學院中的學僧,要成為有生命有精神的和合眾;不然、只是徒具形式,早已失去所以為佛學院的效用。這樣一來,將使教員是教員,學僧是學僧,而且形成雙方的思想行動、成為散沙的形勢,不能結合成一個有生命的和合眾了。所以、在這理求學的學僧,並不是隨隨便便、聽講學課所能完事的,是有重大使命的。

本來、在佛教的進程上講來,出家比丘已從三歸、五戒,同時超越過了沙彌的 地位,在佛教中應該已具有相當的信心和志願;這種志願和信心,比個人自己的生 命還看得重要。雖然出家亦可以返俗,但這不過是一種例外的個別情況罷。如果是 真心出了家的,實在是要想把這種信心和志願,達到於無窮盡的空間和時間的;不 然、出家不過是一回兒戲!還有、你們要認清的:在佛學院中,是要拿出精神來學 佛學的。院內雖有各門學課,亦要從事修學,那是拿來作為研究和宣傳佛學的工 具,根本是要以佛學的信念為目標的。佛學院既然將佛學作為唯一的宗旨,只要你 們能深切認清,不遺不忘,則對于其餘的學課知識,不妨盡量容納。如修學文學 的,不但要以文學來領略佛經,還要以優美的文學來表顯佛理,使不知佛學的人, 知道有佛教;修學哲學、科學等,亦是這樣。但是、平常有一種很深的病症,是學各學科的時候,即被各學科所轉,而忽略甚致忘卻根本的佛學。例如有文學興趣的學僧,即被文學、尤其是文藝一類的書所轉,對於佛學便不能注意精研。這樣,非特失了佛學院中所有的一致的精神和目標,並且因不能領略到學佛的真趣,更差的是離開了佛教而不信佛教,比未來佛學院前更壞,結果豈不是相反!我看到這種不好的現象,所以我今天要特別提出來。這不是教你們不去修學各種學問,是教你們在修學各種學問的時候,不要忘記以佛學為根本的精神。這種精神,是你們所以到佛學院來集合一起的總因,應該是從你們自己心靈中湧現出來的共同要求,而不是從外面滲入的。要使在佛學院修學的你們,越加要明記不忘地保持這種佛學院的根本共同精神,所以現在再為你們說佛學的宗旨和目的。

佛學的宗旨和目的,簡單地概括起來,不過是自利利他而已。其實、世間所有種種的工作運為,亦不過為了彼此間利益罷了;所差別的在究竟與不究竟吧。在佛學的見地來說,惟有佛學乃能達到究竟自利利他!佛學所要達到的究竟自利利他,有智、斷、恩的三種德能。能夠把這三種德能,造詣到了圓滿的程度,則已算達到了佛教中自利利他的究竟目的。但是這種最高至極的,自利利他究竟目的,不容易達到,必須先立好基礎。這種基礎的條件,最重要的是正見、正信、正戒、正念、正定、正業、——利生為事業,宏法是家務——。正見,是依研究正教而引生的,即是佛經中所謂正知正見。這種正知正見,並非憑個人的粗浮知識來做標準的,是要懇切、精細的心思來受學一切經論。所以說:無論學佛或研究佛學,都很不容易。你們不要忽略這種初學佛學的基礎!如果不將這初步自利利他的基礎建立牢固,究竟自利利他的目標,結果是沒有辦法達到!所以、你們要想真實達到究竟自利利他的目標,就非從這基礎工夫做起不可!

現在、把我以上對你們所說、佛學上自利利他的目標和關係,表示如下:



上文譯本錄自太虛全書第十篇——佛學之宗旨和目的——

### 對接受歸依的人講話 二千零五年於多倫多

接受歸依、是象徵從信解後進入佛教,是一種類似宗教儀式,和其他的宗教所謂洗禮、入道相似,因為接受歸依後,便正式成為一位佛教徒,因此對歸依的意義,實在有明白的必要,歸是回歸,依是依止、依附、依靠,現在分開四點來講:

心存敬念便可以銷減迷情:心佛不離情想,就如同金在礦中。圓覺經說:『譬如銷金礦,金非銷故有,雖復本來金,終以銷成就』。需要銷減迷情的質量有六種:貪婪、瞋恨、愚癡、傲慢、懷疑、不正確的見解;它們的根源、是自我的愚癡、自我的見解、自我的喜愛、自我的傲慢。故銷減迷情,換句話來說、即是銷減除去自我中心的執著吧。不過執著迷情已經甚深久遠,它們來的時候又不知不覺,現在希望銷除它們,應當在歸依無盡佛法僧大海中,專念憶持一佛一法一僧,拳拳服膺,念念在心;如每日稱誦釋迦牟尼佛名,大方廣佛華嚴經名,彌勒菩薩名等,儼同面對一樣,常存恭敬,使令身体語言思想三方面運作,都不敢稍有懈怠放逸,這樣不久又不久的將來,迷情執著便漸漸銷減,自己的本心便開始覺悟、光明、清淨了。

發相續心去光顯宏願:心體本來是廣大平等,不可不開發的;心用本來圓融自在,不可不發揮的。圓覺經說:『末世眾生欲求圓覺,應當發心作如是言:盡於虛

空一切眾生,我皆令入究竟圓覺,於圓覺中無取證者,除彼我人一切諸相,如是發心,不墮邪見』。故此菩薩發相同的心願,就是五大誓願;一 眾生無邊誓願度,二 煩惱無盡誓願斷,三 法門無量誓願學,四 佛果無上誓願成,五 福智無窮誓願集。這五種深誓宏願,橫盡虛空,豎窮永劫,無限無礙。必須發這五種無限礙心,才能生生世世,形形類類,長時修行,不住不著。依此宏願為本,或別發此生必達到的願,如命終時往生的願,時刻依著宏願來運作,自然就沒有雜染了。

明白現實的真理來軌範行為:瑜伽師地論菩薩地真實品,說明二種真實、四種 真實後繼續說:『又安立此真實義相,當知即是無二實相所顯。所言二者,謂 「有」、「非有」。此中「有」者,謂所安立假說自性,即是世間長時所執,亦是 世間一切戲論分別根本:或謂為色、受、想、行、識、或謂眼、耳、鼻、舌、身、 意,或復謂為地、水、火、風、或謂色、聲、香、味、觸、法,或謂為善、不善、 無記,或謂生、滅,或謂緣生,或謂過去、未來、現在,或謂有為,或謂無為,或 謂此世,或謂他世,或謂日月,或復謂為所見、所聞、所覺、所知、所求、所得、 意隨尋伺, 最後乃至或謂涅槃, 如是等類, 是謂世間共了諸法假說自性, 是名為 「有」。言「非有」者,謂即諸色假說自性,乃至涅槃假說自性,無事無相,假說 所依一切都無,假立言說依彼轉者皆無所有,是名「非有」。先所說「有」,今說 「非有」, 「有」及「非有」, 二俱遠離; 法相所攝真實性事——諸法實相——是 名無二;由無二故, 說名中道;遠離二邊, 亦名無上。佛世尊智, 於此真實已善清 淨——唯佛與佛乃能究盡——;諸菩薩智,於此真實,學道所顯』。——上節說明 遠離有及非有二邊,契證中道無上真實道理。『又即此慧是諸菩薩,能得無上正等 菩提廣大方便。何以故?以諸菩薩處於生死,彼彼生中修空勝解,善能成熟一切佛 法及諸有情, 又能如實了知生死, 不於生死、以無常等行深心厭離。若諸菩薩不能 如實了知生死,則不能於貪、瞋、癡等一切煩惱深心棄捨,不能棄捨諸煩惱故,便 雜染心受諸生死; 由雜染心受生死故, 不能成熟一切佛法及諸有情。若諸菩薩於生 死,以無常等行深心厭離,是則速疾入般涅槃,彼若速疾入般涅槃,尚不能成熟一 切佛法及諸有情,況能證無上正等菩提?又諸菩薩由習如是空勝解故,即於涅槃不 深怖畏,亦於涅槃不多願樂。若諸菩薩深怖畏涅槃,即便於彼涅槃資糧不能圓滿; 由於涅槃深怖畏故、不見涅槃勝利功德、由不見故、便於涅槃遠離一切清淨勝解。 若諸菩薩於其涅槃深住願樂,是則速疾入般涅槃,彼若速疾入般涅槃,則便不能成 熟佛法及諸有情。當知此中若不如實了知生死,即雜染心流轉生死,若於生死深心 厭離, 即便速疾入般涅槃; 若於涅槃深心怖畏, 即於能證涅槃資糧不能圓滿; 若於 涅槃多住願樂,即便速疾入般涅槃;是諸菩薩於證無上正等菩提,無大方便。若能 如實了知生死,即無染心流轉生死;若於生死不以無常等行深心厭離,即不速疾入 般涅槃;若於涅槃不深怖畏,即能圓滿涅槃資糧;雖於涅槃見有微妙勝利功德,而 不深願速證涅槃,是諸菩薩於證無上正等菩提,有大方便。是大方便,依止最勝空

性勝解,是故菩薩修習學道所攝最勝空性勝解,名為能證如來妙智廣大方 便』。——上節說明修勝空解,不受生死,不入涅槃,是成佛大方便。『又諸菩薩 由能深入法無我智、於一切法離言自性如實知已、達無少法及少品類可起分別、唯 取其事, 唯取真如。不作是念:此是唯事, 是唯真如, 但行於義。如是菩薩行勝義 故、於一切法平等平等。以真如慧如實觀察、於一切處具平等見、具平等心、得最 勝捨。依止此捨,於諸明處——即種種學術處——一切善巧。勤修習時雖復遭遇一 切劬勞、一切苦難而不退轉,速疾能令身無勞倦、心無勞倦、於諸善巧速能成辦。 得大念力,不因善巧而自貢高,亦於他所無有祕吝,於諸善巧心無怯弱,有所堪 能, 所行無礙, 具足堅固甲鎧加行。是諸菩薩於生死中, 如如流轉遭大苦難, 如是 如是於其無上正等菩提堪能增長;如如獲得尊貴殊勝,如是如是於諸有情憍慢漸 減;如如證得智慧殊勝,如是如是倍於他所難詰、諍訟、諠雜、語論、本惑、隨 惑、犯禁現行、能數觀眾、深心棄捨;如如功德展轉增長, 如是如是轉覆自善不求 他知, 亦不希求利養恭敬。如是等類, 菩薩所有眾多勝利, 是菩提分, 隨順菩提, 皆依彼智。是故一切已得菩提、當得、今得,皆依彼智,除此更無若勝若 劣』。——上節說明入法無我,善能成熟有情及佛功德。『又諸菩薩乘御如是無戲 論理,獲得如是眾多勝利,為自成熟諸佛法故,為成熟他三乘法故,修行正行。彼 於如是修正行時,於自身財遠離貪愛,於諸眾生學離貪愛,能捨身財,唯為利益諸 眾生故——修布施行——。又能防護、極善防護,由身語等修學律儀,性不樂惡, 性極賢善——修持戒行——。又能忍他一切侵惱,於行惡者能學堪忍,性薄瞋忿. 不侵惱他——修忍辱行——。又能勤修一切明處,令其善巧,為斷眾生一切疑難, 為惠眾生諸饒益事,為自攝受一切智因——修精進行——。又能於內安住其心,令 心善定、於心安住常勤修學、為淨修治四種梵住、為能遊戲五種神通、為能成立利 眾生事,為欲除遣精勤修學一切善巧所生勞倦——修禪定行——。又性黠慧,成極 真智, 為極真智常勤修學, 為自當來般涅槃故修習大乘——修般若行——。又諸菩 薩即於如是修正行時,於具功德諸有情所,常樂現前供養恭敬——於有德修敬行 ——。於具過失諸有情所,常樂現前發起最勝悲心、愍心,隨能隨力,令彼除斷所 有過失——於有過修悲行——。於己有怨諸有情所,常起慈心,隨能隨力,無諂無 誑,作彼種種利益安樂,令彼怨者意樂、加行、所有過失及怨嫌心,自然除斷—— 於有怨修慈行——。於己有恩諸有情所,善知恩故,若等若增現前酬報,隨能隨 力, 如法令其意望滿足。雖無力能, 彼若求請, 即於彼彼所作事業, 示現殷重精勤 營務,終不頓止彼所悕求,云何令彼知我無力,非無欲樂——於有恩修孝行——。 如是等類,當知名為菩薩乘御無戲論理,依極真智修正加行』。——上節說明依所 明理正修六度等行。此中的道理,皆是人所應知的;此中的事,皆全是人所能行; 能明理去軌節行為,即是人中菩薩了。如果是不究竟道理的,信心便不能純一,信 心不能純一的、敬仰便不能隆重、敬仰不能隆重的、情緒便不能融洽、情緒不能融 洽的,心量便不能普及,心量不能普及的,心願便不能得到圓滿,心願不能圓滿

的,就是事理不能一契,事理不能一的,所履行便不純淨了。我們一定要信心純一、敬仰隆重、志願圓滿普及、履行清淨,這樣來駕御佛法的車乘,遊歷十方世界,自己運載又載他人,一同登上正覺健康的大路。自始至終面對現實、勉勵自己努力同時不要懈怠呵!

上文譯本錄自太虛全書第十篇——示慧綸皈士法言——

# 在家學佛的程序二千零五年於多倫多

多年來我國在思想學說上的混亂、和政治變動頻繁,民生上更加凋零,人心便 陷於煩悶中;感覺到世間是無所依怙的,於是便急急謀解脫,種種似宗教非宗教的 旁門左道,便漸漸繁盛興旺起來,有夙具善根的人,因此發心學佛的亦不是少數。 這風氣一開,跟隨學習的就更多。不過盲從他人去附和佔多數,自己沒有中心來做 主的;或好奇和趨向時尚做標榜,任由妄情去奔馳;或只託辭學佛來逃避世間責 任;或更有藉學佛去沽名吊譽的;這完全由於學佛沒有程序,無所憑依四處亂撞, 雖然值遇最平易又最近人情的佛法,竟致流入歧途,難以獲得良好的效果! 我認為 佛法是容易接近和利益人類世間的,是在五戒、十善,這本來和儒家的人倫、日常 道德相似,亦與各宗教學者們、明哲賢聖們所期侍的不相違背。其次佛的規善、源 流出於最上的、清淨圓滿覺悟的大智慧海,故此由規善便可以步上出世解脫,遙達 無上菩提,使接近的人成為人中的賢哲,遠及佛果殊聖功德的。古語說:「白刃易蹈,中庸難能」。今日學佛的人,大多數不能篤誠地信解規善、反好鶩飄浮夸張、這亦是由來此處了。

在家學佛、和出家僧人是不同的:出家僧人屬於少數人來住持佛教,專責事務是內修和對外宏法的;在家學佛的人,目的是期望佛教普及全人類,風俗因此得淳良,社會由此得清淨安寧;由遵行人倫道德,養成人格、從漸修十善菩薩因行的人達成。故此我亦不辭庸拙,說下面幾點在冢學佛的程序。 一般普通學識的人,有些因他人勸導,或因世事感懷,將要發心去修學佛法、信從佛教心態的時候,須要先行漸次請閱佛學門徑的書籍,如商務印書館的佛學易解、佛學大綱、印光文鈔,武昌佛經流通處的釋迦一代記、佛學導言、覺社叢書選本、佛教問答、大乘教義,上海佛教居士林的釋迦牟尼佛略傳、唯識方便談、唯識易簡、唯識三十論紀聞、世界教育示準、宏道居士論佛書稿第一第二集、佛法萬能中之科學化、佛教初學課本註解、百喻經淺釋、佛學寓言、了凡四訓、戒殺放生集、戒淫拔苦集、初機淨業指南、往生安樂士法門略說、龍舒淨土文、蓮池大師竹窗初筆、三筆、初機淨業指南、往生安樂士法門略說、龍舒淨土文、蓮池大師竹窗初筆、三筆、河機淨業指南、往生安樂士法門略說、龍舒淨土文、蓮池大師竹窗初筆、三章論衡、唯識新論、佛乘宗要論、人生觀的科學、大乘與人間文化、廬山講演集,繆鳳林之唯識今釋,景昌極之佛法淺釋、佛法與進化論、武昌佛學院之印度、中華各地佛史,及上海居士林各期林刊,與各期海潮音月刊等;要廣涉簡略研究閱讀,數個月便可以畢業了。

由此、認識佛教大概的真相,三世因果,五趣升沉,生死的循環,涅槃的解 脫。既然已經完全肯定,信心自然生起。這種信心,是由勝解樂欲出發的,是真信 不是迷信,可以免除盲從偏蔽的弊處。

既己明瞭了知佛法大概的真相,生起信仰崇敬的心念,應該進一步要求堅定這信心,向一位有德行的僧人、請求攝受歸依佛法僧三寶。這樣接受三歸依,就是將自己內心信崇佛法僧的真心誠意,公布世間和出世間、聖凡大眾中的宣告儀式。經過這樣宣告後,世間和出世間的聖凡大眾,便即刻公認你、已經成為信仰佛教的徒眾中一分子;自己身心已經從佛法中、所化生佛教徒的新人格,亦因此確定。經過公布歸依佛法僧的階級,最關要的是在捨邪歸正。怎樣歸正呢?就是今後唯有以佛為師,以佛法來修學,以修佛法的僧人做朋友。換句話說,把從三寶中新生得來的新生命,如赤子完全歸投於三寶慈懷中;故此說歸命三寶。怎樣去捨邪呢?對外即永捨世間種種不是清淨、不是解脫、不是正覺的邪教、邪說、邪師、邪友、和所生起的邪行;故此接受歸依後,應保持純正的佛教徒態度,處處標舉佛教特別優勝的地方,而且不和異教及下流習俗苟同,信心才能純潔。對內即漸捨世俗慳貪等心,除去奢侈和慾念,將自己所剩餘的拿出來修植福田。福田有三種:一名恩田,對於父母等有恩的、不吝財力去報酬;二名敬田,對於崇佛、宏法、供僧、皆尊敬奉事,不吝財力去布施;三名悲田,對世間人類乃至畜生等,遇到種種艱難困苦的事,不吝財力去濟度。故此接受歸依後,應即成為一位喜善好施的人。

由接受歸依起、行善布施善良信念純熟了,再審察自己能否實行受持,才進一 步從僧人請求受持五戒。五戒是人間道德的大綱紀律,自心道德人格的根本。不過 接受五戒,不必要一時全受;因為在家是處於習俗中,有關職業等不同,或只受持 一戒,如不殺生,不偷盜,不邪淫,不妄語,不飲酒或吸食毒品等,都是可以自選 受持。一戒, 如果受持能夠清淨, 才進受二戒, 亦是可以的。能夠受持二戒清淨, 進受三戒; 能持三戒清淨, 再受四戒; 能持四戒清淨, 再進是完全受持五戒。這樣 受持戒條,可貴處是在能實行,不可以用務名心做出發點,妄濾或能受持少戒或全持五戒,實際上卻是有犯便覆藏,或誤犯後不懺悔,如果已受戒但是不持戒,這譬如知法犯法,是罪加一等的。在同樣情形時候,不受戒的去進行殺生等,不過只是 惡行為;受戒又毀戒,是加添毀佛戒法的罪行,及欺罔佛教、誑取名望普聞的罪 了。故此受戒前,大大須要審慎的!受戒後,時常切記檢點!每日應當立下一張受戒條持犯格審查表,在一日能受持清淨不犯的,便可自動紀功;如稍有所違犯,當 即發露勤求懺悔。經過長久時間後、純潔無疵,自然心身喜悅安泰,便有君子坦蕩蕩的快樂,雖然居處在人世間,但是和天堂無異了。如果已經受某戒、但是自審不能堅持者,便須再向僧人、當眾公布退戒,免招破壞佛戒的愆尤。受持五戒,重在止惡行善四個字。須要戒除的如殺盗媱妄等,此是止惡;行是行善,這亦是儒家 仁、義、禮、智、信的五德。不過佛法的特重點是止惡,如果能夠止惡行善,即成 為無惡的純善,雖行善但不能勤於止惡、便不能成為無漏清淨的善,程度上只是接受三歸依的隨喜行善吧。故此止惡二字,成為五戒比較三歸依是進一步的特徵,在 家學佛是不可不知的!如果能夠集合受持五戒的人,成為一家、一鄉、一省、一 群眾生活的話,那麼眷屬便不會有不和樂,鄰里不會有不仁愛,風俗不會有不淳 善,社會不會有不安寧了。由個人身修到家齊、到治國、到天下太平,這樣就可以 象徵五戒實現世間得到成功了。但願在家學佛及提倡佛教的,能將這意見交相勉勵 激勸,同時深深加以注意。

能受五戒、恆持清淨、成為人中賢達。更進一步、應當短期學習佛所行的綱 略、如受持八關齋戒。關是甚麼呢?限期關約的意思、亦是關閉一切惡行的義務。 故此受持八關齋戒法,最短的時間、以一日一夜為限期,稍長的、是二日二夜,或 七日七夜、乃至百日百夜、這在於受持人意志決定的。在受持開始時、先向清淨僧 人、將願受齋戒若干時日當眾陳告。由清淨僧人依法傳授後, 由此在期約內, 居止 在佛寺或淨室中,等同短期出家,完全屏絕世間一切習染嗜好。恭敬面對三寶,凝 注總攝六根,晝夜精進無間,如佛盡形壽不殺、不盜、不淫——完全斷淫,非但不 邪淫也——、不妄語、不飲酒、不香花嚴飾——服壞色縵衣——、不坐高廣大床 ——沒有自大和傲慢態度——、不持金銀財寶、及過往歌舞觀聽——不觀看電視、 或收聽電台廣播——、并持不過午時齋戒——此之持齋,謂不過午時進食,不但限 於蔬食——。同時受持的人、亦在所約定的限期內, 必須要這般實行守持,從一 日夜或至百日夜, 關閉一切諸惡, 止息遊戲, 脫離俗染, 節減食睡, 眼前便成為新 濯浴的一位高尚嚴潔的新人格了,將來一定可以上通於佛的清淨法界海流的。有一 些人平常為職業所纏、只可以短期靜修的,可以說受持八關齋戒、是特別殊勝的方 法了。這種短期精進的修行,在功力上常有勝過受持五戒數年的,故此亦成為在家 持戒的加行——在家、中國習慣稱名居士、其實應名近事士、近事女,現今多隨從 中國習慣稱呼。實則居士乃隱居不仕之士,或素封端居之士,未必是學佛人的稱名 ——。雖然未受五戒,或未受三歸的,亦都可以參加的;不過對於已經能受持五戒 的人,探用這方法作為短期加行、行者更為有功效吧。

能長期守持五戒、或短期受持八關齋戒後,想要更求增上精進的,應當清淨意地的煩惱毒,進一步守持心戒,即是崇行十善:身不殺、盜、淫,口不妄言、惡口、兩舌、綺語,意不貪、瞋、癡等便是。止身惡同於五戒;止口惡則別開出兩舌、惡口、綺語三條,要求更加嚴密一些;淨除意惡,這是十善行不同五戒的特別優勝處。故此十善行,是一切賢聖的根本,萬德的宏綱,枝條無量,繁細難盡,二地菩薩纔能守持清淨,直至成佛時才能圓滿的,一般僧人都是不容易達到精嚴的,何況在家人呢?因此應當將其中重要的,列舉清楚明白,便於遵照行持。要想能夠做到清楚和實行、就應當向清淨菩薩戒僧人、請求授梵網經的十重戒、然後自己嚴格守持,便可以達到目的。在拓展方面來看,由攝律儀戒到攝善法戒,再到饒益有情戒;菩薩萬行不過如是;這完全是由個人智慧自由選擇,受持後自然達到目的!

在前的第一、第二、是在養成信解、第三、第四、第五、在於學習履行善戒。 因為學佛的程序,可以說是起信為母,持戒為基;信具、戒成,便是學佛基礎堅固 了是可以進一步修習定、慧。定、慧如果沒有真信、和淨戒貫澈保持在中間,這樣 的定必定是一夾雜魔事的邪定, 慧亦未有不被纏縛污染的狂慧。旁門左道等輩,都 是將邪定陷害人的; 世智辯聰之流, 將狂慧惑亂世間; 全是因為沒有上面所說的信 根、慧根的緣故。修習禪定,即是修止觀,佛教中一向以不淨、慈悲、緣起、數 很、急恨的緣故。肾直性化,即走肾止既,即致于 胃炎红牙、恶心、然后、然 息、念佛、五種止觀作為最初下手方法。其中不淨、慈悲、緣起三觀,分別對治 貪、瞋、癡三惑的,修習極不容易;數息同時對治昏亂,是修定中的要門;念佛 總攝伏雜染,是遠離障礙的捷徑。現今中國流傳學習,是更加上禮佛、稱名、誦 經、參話頭二種方法的: 專心誦經的時候、內心是很清楚有沒有煩惱雜念干擾的, 由心力集中、漸伏貪、瞋、癡等煩惱了;在參話頭的、更有力能使貪、瞋不現行,直搗愚癡巢穴去。誦經、即是常誦般若心經、法華經等任何一本經,如因為誦法華 經得定的,即是法華三昧等。參話頭、就是抱持父母未生以前本來面目等一句話 頭、窮參力究它。持咒、在通常的依照音韻稱誦,和誦念經或佛名相同;至於接受 真言密教的傳授,依一定的儀軌,特別設立壇場,身手結印,心觀梵文原來的字 種,同時、口誦真言,三業玄密相應 , 行持的因為心和本尊果德,同時融匯在六 大無礙交加相持中,才能總攝前來各種觀想得到速疾成就。 上面各種止觀,或按 日作為定時數的常課, 或約期作為閉關專修的加行, 這是在行持人自由抉擇適合 的。直到行持人情死智生,都能夠定、慧俱獲,因為在先有信解與善戒為基本的原 故。這時候、更應當廣泛研究佛教經論,多問深思,熏陶開發殊勝的智慧,由善識 位次、離魔邪上慢、似道法愛等各種過患、節節上昇進於解脫的聖道中、不致滯 誤。

若阿含、寶積、般若、深密、楞伽、華嚴等經,與俱舍、成實、中觀、成唯識、瑜伽師地等論,皆是勝義的結晶品,前輩賢達的模式。古今各大德的疏註,及拙著的起信論略釋、別說、唯識釋,維摩經講義,楞嚴研究,楞伽義記,法華講義等,都可用來參考資證,助發玄悟的。由此信解融貫,定慧交修,菩提心於是便得開發!上來解行如無懈惰,便可以期待果證了。若於生死流轉中未能不佈畏,現前的身心仍然沒有達到三乘聖地,現今如有一方法棄捨的話,形勢必須在五趣中再受後有,難免有隔蘊的迷惑,那時蹉跎耽誤!甚至或為惡緣所逼,展轉沉淪,那麼現在就不可不求他力的淨緣增上,由聖人大力大願的攝受護持,使自己盡這果報的身軀,隨即往生淨土;這時如果依止彌勒菩薩的、就求生兜率內院,如果依靠阿彌陀佛的、就求生西方極樂世界的法門了!就現今盛行期求往生西方極樂世界來說,能夠將過去所有修持的,信行已經具足的,現在再加發一依恃阿彌陀佛的願力,專心一意,在臨命終時、由依仗佛力接引往生彼土了。不過還要增加學習阿彌陀經等,來確定相信必有阿彌陀佛、極樂世界淨土的存在、和決定可以往生,及專決預彌陀佛名,那信願行就成為一貫了。若雖未能現生上登三乘聖地,只要能夠堅決發深固大菩提心,悲憫五趣有情識的生命,誓願在生死流轉中廣為濟拔,漸由十一億趣三賢等菩薩行位,對於於長劫中修菩薩的一切難行的行願,依憑勝解力及其則不生恐怖,不畏艱難,這樣可依釋她一一切難行的情願,仍遇勝解力及作的行為做師範和方法,恆常磨鍊勉勵自己修學六度法,精動策發去學習四攝法,譬如火中的優鉢羅花,尤屬難能可貴!若恰山發願文所說就很接近了。

「仰止唯佛陀、完成在人格,人成即佛成、是名真現實」。

### (附) 在家學佛程序的商榷

有人說:近見閱在家學佛的程序,其中有『在家學佛、和出家僧人是不同的:出家僧人屬於少數人來住持佛教,專責事務是內修和對外宏法的;在家學佛的人,目的是期望佛教普及全人類,風俗因此得淳良,社會由此得清淨安寧』。那麼普及的佛教,難道不是出家人的責任嗎?內修身心外弘佛法,又豈無在家的一分?破除了四種姓現在又說階級不同,這似不是佛教育中施行平等的意思,而且容易引起在家信徒的反感;緇素對壘,僧人勢力更加孤獨,本意希望愛護在家的,恐怕反為傷害他們了!雙方合作時尚且有感力量不足,如果分開就更無能為役,況且感情一衝動,實難免互相摧毀?越軌的舉止,自然應糾正的;防微杜漸,似是不必要而且事實上亦不能行的。答說:每一種制度的成立,都是用來軌範平常人,但不是用來拘束不平常的人。過去維摩詰經序中曾說:

『釋尊御世,從之者賢聖濟濟,皆出家眾,而在家信徒,則唯供養修福耳。此非佛法普及之道,於是與維摩詰及三乘聖眾,同以大悲心願,演此妙法,俾在家而未能出家者,亦知可以自奮於菩薩之行』。這是補偏救弊方法,亦不是常常有的。民國八年時,支那內學院章初次發布,章太炎長者序說:在家學佛,得人為盛,而易流於邪鶩——大意如此——,再觀察近年來的現象,私心感歎那實在是明智的說話。過去曾經和歐陽竟無先生談論到為人師表,和佛教正信會、佛教人乘正法論、與及

此在家學佛的程序,完全是根據佛制的七眾律儀,告示在家信眾學佛規程。雖然世間的禮法,是為群眾施設,佛的律儀亦一樣。故此瑜伽論說:『由律儀所攝持,令眾和合』。如果有一二位鉅人擅長德行的,過去的如維摩詰、傅大士都能顯現特異功能來說法,四眾沒有不傾慕佩服,近代的楊仁山長者刻經弘法,竹禪和尚嘗獻金供養,納頭禮拜,如此高賢勝事,世間偶然得一見,又有誰能夠說他們不是呢!那豈不是在平常制度中,亦已為不平常的人、另闢有迴翔的餘地。若必須依憑我見法執去建立異議的,那就連佛制律儀亦蔑視如不見,那又何必有此在家學佛的程序?中國民族性習慣,豪邁不羈但是短於謹循程轍。進入佛法亦是一樣,禪宗曾經盛下中國所一樣,律宗密宗性相消沉亦是一樣;一般頃騖趨向密宗的人,亦不過喜歡問超而沒有檢束蕩然吧。這不是培養成守分篤實的作風,民族將無可救治,那麼佛教亦怎能託它們復興哩!故此中國人學佛,不愁其中沒有一二位超邁的豪傑,同時考慮的實在亦不能拘謹在平常制度中。至於『普及的佛教,難道不是出家人的責任嗎?內修身心外弘佛法,又豈無在家的一分?破除了四種姓現在又說階級不同,這似不是佛教育中施行平等的意思,』?這些話不免有所誤會了!

我說出家僧人屬於少數人來住持佛教,專責事務是內修和對外宏法的,並不是說出家人不負責將佛法普及於人世間的責任,這正是外弘的職務,豈可以說沒有責任?不過只要使人人都信佛,不是要人人都出家的,那麼能普及中的大多數,必定仍是在家眾可知。在家眾對佛法修學弘布,是取於不改業務而能平易近人,故此比較能普及人類;假設捨去業務來專為佛法內修外弘,那和出家僧人有何區別、為何不遵佛制出家呢?故在此有一先決問題:就是今後的佛教,要不要有出家僧人的存在問題。如果認為不需要,那就不妨立刻廢除;若認為需要,那麼出家與在家的各自安守本分事宜,正所謂各勤其職去合作成事。在家的人依律儀程序皆可以出家,出家僧人亦可以依法捨戒還俗,何有階級不平等的事呢?如果認為各安本分應改為對壘,交遍涉入為圓通,則法界混融,誰是出家又誰是在家呢?這般自然亦無憎無愛,無成無毀,那又會有感情的摧毀?如果知道佛制律的本意,是以大悲心,維護庸眾方便施設的,這維護庸眾的大悲心,應不應該說是破壞常制?

上文譯本錄自太虛全書第十篇——居士學佛的程序——

### 在家學佛的方法

二千零五年於多倫多

佛法的要素是般若智慧,但這種智慧,是在禪定中從內心方能現起的。現今請各位各靜自心,一齊默念摩訶般若波羅密多,佛法便可以更容易接受。學佛的人, 在佛教中一向有在家出家兩種。未出家的但曾經受過三皈五戒的是優婆塞、優婆 夷,稱為在家眾,捨離家庭剃除鬚髮的沙彌、比丘等稱為出家眾。出家眾是將世間 俗務完全關開,專修佛法和辦理佛教事業,故出家人祇有少數、同時亦很難普遍;如果希望將佛法普及全世界,在家眾亦是有責任的,故此現在講一些在家眾學佛的方法。

中國的佛教,向來亦未嘗普及於社會,故此只有將僧尼作為佛教的代表,不知在家眾亦是負有大半責任的。到近來已經有少數在家眾,能實際負起這責任,設立許多會社團體等,因此佛教已漸能流行到社會中去,這不可以說不是佛教前途的一大轉機。一般智識人士,亦相次引入佛法中作深切的研究,可以說佛法得到日見發達了。不過學佛的人,首先須要了知甚麼是佛,如何是佛教的大概,心中方能生起歸依崇敬的正信。

所以第一步,必須對佛和佛教有種種認識。在中國舊的習俗、將敬神和信佛混一為談,其實佛與神是絕對不相同的!在尋常所敬奉的神鬼和祖先,或天地山川瀆嶽草木神靈等,所崇拜敬奉的、都是中國民間一向的習慣,或對於歷史上有功德的人物,作為一種紀念的;或有迷信的說、神有操縱禍福的權力,敬奉的可以趨吉避凶,否則就不吉利了,故此不得不敬奉他們。在此種通俗的敬神信佛觀念上,有人以為神就是佛,有人以為佛即是神,故此信佛的人往往不知何者是佛。所以在家眾學佛,須先將何者是佛認識清楚,然後去除媚神佞神之迷信。

#### 一佛

佛的意義,在各經論中有極詳盡的說明。今再大略說明:佛是梵音,是佛陀二字的略稱,在中文翻譯是覺者的意思。覺就是覺悟,反顯平常人雖有點知識,但大部分是不知不覺的,如處身在黑暗中。我們現在雖然處身世界,但這世界上的事、不知道的亦甚多,乃至本身的事亦有很多不知的。比如本身生從何來,死從何去,即使稱為有智慧的人,亦同樣不明白的。因此大致上都可以說是不覺的。因為不覺悟的原故,猶如盲人一樣,產生出許多錯誤的行動、及引來痛苦的結果。於是種種顛倒煩惱、遂相因不絕發生。但是不覺的人不是永遠不能覺的,而且這世界上過去已經有能覺的佛。

佛是在人類歷史中曾經有過,在接近三千年以前、出生在印度的釋迦牟尼佛。 佛是完全普遍徹底大覺悟的人,近自一身遠至萬物的真相、沒有不覺悟了知的,祂 是宇宙人生究竟完全覺悟的一位。不過並不是造出萬物、掌管這間世界的神,祂祇 是得到宇宙萬有究竟的覺悟。佛出生時是我們人類的身軀,得到大覺悟後亦與人無 異的,由此可以證明人人都有得到覺悟的可能。我們現在雖然暫時不覺,不過不是 究竟不能覺的。

既然佛證明一切人和眾多生命体、皆有成佛的可能性, 那麼我們就應該去求覺 悟、來打破種種疑惑顛倒、以至達到究竟的覺悟。現在各人既然認識自己、是有成 佛的可能性,假使沒有已成佛的人、作為師資模範,愷切地告示,成佛的可能性就不容易發現的,這樣結果仍然淪沒在不覺中。現今我們希望從不覺中、依覺悟的可能性來轉變成覺悟,那便應當以佛為我的模範標準。從此求覺悟去發心信佛,這並不是感情上的迷信、而是覺悟上的正信。所以一切佛法都是要以摩訶般若為母。般若的意義即是大智慧,依大智慧得到大覺大悟,將找不到開始的無明完全除去、才能實現究竟安樂。因為煩惱痛苦的來源即是無明,如果希望解脫、必須從根源上將不覺破除,成立正覺!正覺確立便即是佛。我們應該這樣認識佛才好去信佛。

### 二 佛的教育方法

信佛的如果不能依佛的教育方法去實行,那就仍然不能將佛性發揮出來。佛的 教育方法簡略約有二類:

甲、是佛對全人類說明宇宙人生的真理。這真理,本來是佛大覺悟中所證明的,在沒有覺悟的人當然不能證明,故此須要用文字言說演繹出來。這樣講明道理的言語教育,即是佛的教育方法。例如說明每個人生從何來,死從何去等,是有十二因緣的真實理據。又說明世界上全人類的大概,都是不能免除痛苦的,這痛苦是由貪等煩惱、殺等惡業積集所成的,不是上天安排或天神所製造;若欲得解脫,須要修對治煩惱的方法、故有苦集滅道四種真實不虛的道理。又世界中由人以至於萬物、皆是因緣所生,各各沒有自己不變的體性,故此追究各別的體性、結果完全是沒有的。在不需要抹殺由因緣和合出現幻有的現象。同時能夠顯出非空非有、即空即有、空有不二的中道實相,這就是究寬的諸法實相的道理。這些真理,世間人在事實上猶尚不能證明,須要依佛教育方法的義理、先明白了解,日常生活中不斷去細心觀察和修習,才可以改變舊的心態、成為新的心理。

乙、亦是為所有人類說明、實踐修證上的方法。所說的方法,即是四種真理中的 道諦。簡單的就是六種過度方法,這些方法是得到佛覺悟最扼要的方法。

第一、由各人各抱負自我中心的成見、跟著產生貪吝心,自私自利向各方面去 貪求不捨,致做成損害他人、乃至互相殘殺等種種惡行。故此佛用布施的辦法、去 除貪欲和慳吝。若能將自己的身命財力、完全拿出來犧牲、做利益救濟群眾的事 務,這便是由不覺悟心、轉變成覺悟心的第一步。得到這種覺悟後,便坦坦蕩蕩, 心無愧怍,得大安樂了。這就是布施度脫慳貪的方法。

第二、佛常常為眾人說現實的好事惡事,有應該去做的、或不應該去做的分別。應該去做的就立刻積極做下去,不應該去做的馬上就停止不再繼續了,這樣規律操行名持戒規。是要將身心行動,合於軌範和道德法紀。例如在眼看、耳聽、口說話、和四肢運作的的時侯,沒有放逸和不規矩表現等。這就是持戒度脫毀犯的方法。

第三、在尋常的人雖然亦有慈愛心,不過遇上環境猛利衝激、和無理的事物、 突然加臨到自己身上時,原來擁有尋常的慈悲心、就不能繼續安定下去;於是生起 瞋恚心、甚至發生損害對方的事情,故此須要有忍辱心、來保護慈悲心。這就是忍 辱度脫瞋恚的方法。

第四、精進!就是有進無退的意思,在我們一舉一動中,都是要把全世界人類利益作為大前提的。如上面布施、持戒、忍辱、三度的行為,在世人往往都是「靡不有初,鮮克有終」!故有懈怠放逸等事,不能繼續下去,致修行不能達到圓滿地步。故此應該將前面的三度推令進步,在止惡行善的時候、使令身体不惰不怠,百折不回,悍勞忍苦,精勤的做下去。將很深很深不覺悟的心,連根拔起,完成究竟的覺悟。這就是精進度脫懈怠的方法。

第五、有情識生命体的心,常常被六塵來混亂紛散,因此清晰明徹的智慧便不能顯現。怎樣方能使心有自主的力量,不被境界掠奪,這就必須修禪定了。禪定即是修習靜坐,但是又不同其他宗教的靜坐。佛法的靜坐是將心力集中,使令處於和平統一的位置。在初練習時,專心一境,如將心念寄托在氣息上,氣息出入時心念亦隨它出入,這是入手最容易的一種安全方法。其餘的在中國人都知道念阿彌陀佛,將心力集中在一句阿彌陀佛上、亦能夠使人得定心的。總之、修禪定的人,是要將散亂心收縮凝結起來。這就是禪定度脫散亂的方法。

第六、就是般若度脫愚癡。愚癡是甚麼?就是沒有覺悟或明白的意思。所有人類和眾多的生命体、都是腦袋裏充滿愚癡,雖有小小知識、亦在大黑暗幕下包圍中。人事上須要明白的地方、亦多數不明白,遑論宇宙萬有的全景。如果想達到全景都能夠明白、就必須修習佛的智慧了,有意想去修習佛的智慧、先須以前面的五度完成堅固基礎。使散動的心改變成靜定的心,使心的精力成就宏大了,這樣才能根據佛說宇宙萬有真現實道理、去作實際的考察,例如從十二緣起真理、去觀察人生的根源等。在不久又不久的未來,觀察的能力增加,不必再依佛說的道理、亦自然能夠明白了知。再進一步,親證宇宙人生的真相、就是得到真的覺悟了,那時即能離去無明黑暗。如是展轉增進向上,到究竟時就是成佛。

#### 三 學習的先後

前面說信佛、必須先認清楚佛和佛的教育方法,在佛的教育方法、包括佛證的真理、和實行的方法。認識佛教到極處,不但可以學佛,而且信得過自己就是佛。將此真真的信心表現出來,即是歸依傳授佛法的僧人、他們是釋迦牟尼佛,現在攝受歸依的代表人,決定成為真正信佛的在家徒眾,這就是踏出第一步「起正信」。既然從大體上的認識、繼而生起正信,接著必須進求深切的了解,依著教理方法去研究,到圓滿明徹時、是到了第二步「開圓解」。為了希望修習體證佛的覺悟,必須要理解為先導、作為進取修習行持的方策;再更須請求善知識的證明和指導,方能免離乖謬的行徑。由圓解起修妙行,使信解皆得清淨,將來的結果亦必定清淨。第三步「依圓解進修六度妙行」。在家眾可隨各人地位職業等不同,各適其宜去進行。如果自己力量僅及一家,那就為全家的公益、全無自私的心態,亦即是成為布施行了;若能推廣到親戚鄰里鄉黨,甚至到一縣、一省、一國、及全世界去,亦是一樣的。此種修行方法,是不須要離開人世間,即在人世間中、就各人方便上去修行。不單只布施是這樣做,持戒亦這樣做。如果在家的有男女夫婦的關係,故此有配合的正確理據,若違反正確理據的邪行,是應該制止的。至於守持不

殺不盜等戒,那是為人生道德的原則,能行多少即守持多少。在家戒條中,持一戒或二戒都可以的。但是標準,亦各有不同處,如負有社會國家責任的,須以維持社會國家為標準,任勞任怨,去謀求國家社會的全體福趾;否則即是犯戒。必須跟隨各人的職業地位去修行,故此這篇文字特別講到在家學佛的方法。不過在今日我國,一般國民所最需要的來講,即是公民道德。因此需要各人都自知是國民中一份子,時時要顧及全國人民的利益安全。如課養成這樣的國民道德,就能學習佛現實教育中、菩薩的修行方法,亦不會很難成就的。菩薩是為了全宇宙中眾多生命的利益去修行,我們如果眼放世界,一舉一動都是和全世界人民休戚相關的,事事皆求與全世界人民有益,那自然便成就全世界人民的公民道德。這特別成為今日一般在家學佛的重要意義了。

六祖說:「佛法在世間、不離世間覺,離世覓菩提、恰似求兔角」。

上文譯本錄自太虛全書第十篇——在家學佛的方法——

## 現代學僧應採取的態度 二干零五年於多倫多

「學僧」、是指現時已經接受了佛教教育的一班僧人來說的;在範圍上現在限於中國,今日社會的教育與實際生活頗不合適,已經給有深認識的人道破。原因是以前中國所有的教育制度,太偏重於階級觀念:教育的出發點,就是:「為士做官」,除此之外,農工商等的生產工作,差不多都是存了一種鄙視的心理。所謂「書中自有黃金屋,書中自有千鍾祿」。重視讀書為高尚,於是凡受過教育的人,俱成為「四體不勤、百事不為」的寄生者。這種現象,在以前的中國社會制度下,還可以勉強適應;但在生存競爭最利害的現在,無論如何,是不能不改革的了!

中國近數十年來的教育,表面上觀察起來,似乎已呈有很新的氣象;然而比較 西方各國,依舊未能脫離以前的文人習氣。學校中出來的,尤其是一些大學校裏頭 出來的畢業學生,學位資格文憑一到手,惟一的出路,如果不是到處任職教員,就是做政客的助理去助長他們的勢焰,或從事貿易經營商務;彷彿一經受教育的人,只能做教員、做官、營商、做紳士似的。在未曾受教育的時候,本來還可以為低等生產能力的人;一經受過教育,不但不能為低等生產能力的人,反而一變成為社會的負累——為社會高等游民。這種現象,考察現代教育的實況,在目前仍實在有這種不良的趨勢;不過在最近的將來,也許會漸漸地、一天一天地消滅下去了。

本來、教育原來不過是人類生活中、比較有意義的一種活動事業,是人人必需的一種工作,怎麼能夠給那幾種階級所壟斷呢?老實地說,教育既然是人類生活中的一種工作,當然無論甚麼人,都可以讀書求知識、受教育的;同時、當然無論你是受過大學教育,或生來就是怎樣高貴的人,統統都應當從事勞力勞心的實際生活。所以在現代教育狀況比較完美的美國,不但學生都要從事實際勞動,就是一些大學教授,也得在現實生活中操作;這是我過去親自從美國考察到的。他們雖然到處有汽車,並不是專為物質上的享樂;其目的是為時間上的經濟。又年前曾到中國來講學的英國人羅素,居然在離開英國倫敦數百里的一個山村中,開辦了一個理想的學校,親自領帶著六七歲至十六七歲的學生,在山村那里勞動工作。在我去參觀的時候,他的夫人剛剛在田野中回來,還帶了一身泥濘,這也是我親眼見到的。歐

美還有一種活潑的精神,足以使我們十分慚愧的,是讀書求知同生活勞動化,並沒有時間性。他們自從二十歲,離開了父母獨立生活後,一直到臨死為止,天天總是在自行不息地讀書求知;同時也天天總是置身在生活勞動化中,過那活潑有興趣的現實生活;所謂「學到老,做到老,生活到老」,同時、還趣味到老。因此、每每有五六十歲的老年男女,還活潑的在大學裏做學生。像這種精神,在現代的中國,不但在佛教僧人中找不到,即使在中國教育界中,亦是遍覓不多見的!你們受了佛教教育的學僧,要想真正成為一個現代的新佛教徒,須注意到現代的精神。

近幾十年來的中國佛教教育,亦曾經由少數人的力量,致力在這方面去的;不過力量和效果,依舊免不了像中國以前,所有的文人習氣。佛教教育中所造就出來的一部分學僧,以為不是去當教員、或者辦報紙的話,就沒有事做了,只好向社會裏去浮沉;關於社會實際的佛教勞動生活,一點都不想去做。因為這樣,結果非常空虛,非常危險。現在佛教僧人中一部分學僧,對於佛教前途,要想有一線光明希望的話,則我老實告訴你們:如果不將向來所有一切不良文弱的、姑息的舊習,統統打破不可!不但打破就算,同時對於現實生活,應明白它即是「緣生無生」的真相;還要真真實地,帶虔誠的態度去身體力行,使這些現實生活,完全成為「生活藝術化」。這樣、不但不為社會所鄙視,即在自己個人的日常生活,亦能更進一層的,得到一種深的意味。從實際上說:國家社會所有的富強力,完全在於人民各個分子的能力增加;教育的可貴,亦只是謀國家社會的富強力,亦即是國民能力的增加。根據這種道理,所有出家的學僧,既然不能離開了國家社會去獨立生活,對於國家社會的富強力,當然要以個人的分子、來出盡當盡的能力,然後纔能不有負於國家社會。能夠做到的話、社會那裡會有人來輕視你們,就算是有的話,那只是他們的輕薄。

這裏要談到你們學僧的態度了。學僧求學應取的態度,首先應當決定的:一、 根據佛學的真理;二、適應現代的社會。以這兩種目標來建設、新中國的佛教僧伽 制度,使這種新佛教僧伽制度,建築在人世間的基礎上面。六祖慧能說:『佛法在 世間,不離世間覺』,要運用在世間,作那應作之事;這才能使佛教在世界人類 中,自然地有一種教化的力量。此種教化的力量,能夠運動成功,更進一步,就能 夠成為很普遍的佛教化,同時使世界民眾都有接受佛教化的機會。

其次、求學的學僧,要達到上述的目的,需要的是:第一、對於佛教的本身要有深切認識和信仰;第二、對於現代世界潮流的狀況,亦要把它的地位同價值,有極深刻的明了和體驗。養成了這種「獨立不倚」的智力,便能深入在佛法的地位上來觀察社會,適應社會,能夠行人所不能行,做人所不能做的——大無畏的——大事業。這種事業的種類,可分有下列幾項:一、教育事業;二、宣傳事業;三、教務事業;四、慈善事業;五、其他社會公益等等。學僧依著這幾個項目,隨力隨分在一個地方、或一個佛寺、或一個佛寺的分會,碰到有這種機緣的時候,應當去做一個首倡者;即使遇不到這種機緣,亦應當去創造出這種事業。不過這種能力,必須要在學僧時代養成。不過、這裏又要注意的是:這種知識能力的養成,並不完全在死板書本裏頭,是要在現實生活上、練習中經驗得來的。小心罷!你們將來是新佛教的新主人喲!

再其次、佛教教育中的學僧,要能完整地做到這步田地,還不能說已盡學僧的 責任;學僧仍須要對於佛法有真正的修養,還要從大乘的四攝、六度等做去。

佛法中,戒、定、慧三學,為大小乘佛教所共行的;六度、四攝,更是菩薩所 應有的特別踐行。在六度中,不過將戒、定、慧,增加布施、忍辱二度吧;至於精 進,是通於每一度的。

就在布施方面來說,是有三種的:一、財施,肯犧牲自己金錢去為群眾謀利益;二、法施,把自己優美的知識貢獻於大眾;三、無畏施,見人在困難怖畏中,能使用方便善巧使他解脫。總括來說、大乘布施的特點,不是一人所能擁有的;必須將佛法普遍傳到社會上去,才能有布施事業。

忍辱方面,甘願代替接受一切人生的痛苦,同時、知道不是佛正法,不能使到他人究竟的離苦得樂,須要常常用方便去教化,這樣看來、除了忍辱者是不能做到的。佛教六度所以難能可貴:特別是在於布施和忍辱二種。例如一個人學習菩薩的發心,是純以利益生命為職志,倘若你智慧力量未曾得到圓滿,所到處處都會遇到不如意的事,在道心未充足的人,一遇到這種打擊,即時便灰心冷意、不能堅持自己意志到底。又例如本來好心為他人,他人反恩將讎報來對待你,這時候沒有具備忍辱就不能接受了。所謂:『菩薩度生,難行能行,難忍能忍』,這並不是空談呵!

至於四攝法:即是布施、愛語、利行、同事,亦是實行布施和忍辱的法則。在 意義上,現在可以不必詳細解釋;簡單來說、四攝法是菩薩在利他時候,將個人最 圓滿的智慧,有意降低地來俯物徇情,誘導他人。平常說佛法中的四攝、六度:一 方面對於自己有充分的修養,就是做到自利;一方面對於社會群眾的公益去親切的 實行,就是做到利他;這兩種、是應該懸為學僧的目標的。

佛法中所謂修行,本來不是單指念佛、修禪為修行;菩薩修的是萬行,是要建設在所有生命上的一切事業——社會實際生活——上面的。在佛教真正的意義,即是「淨佛國土」。假使為了修禪、念佛,便放棄人事上的責任和義務,便成為外道的斷滅成見,佛教小乘的沉清淨空寂理性的一面,早為佛陀所呵斥的。向來僧伽不知道在社會上,作利益群眾事業即是修行,只知道參話頭、念佛、看經便是修行,實在是一大荒謬的事!如果你不同意,請看大乘所履行三學、和小乘的比較一下便可以證明:菩薩所守持的三聚淨戒中,在攝律儀戒、攝善法戒外,更增加一項饒益有情戒;那就是意味一舉手一投足的動機,都是以利益人類做大前提;如果不是這樣做的,便列入犯戒了。禪定方面、對於耽著感受禪味的統屬凡夫外道禪;住著寂靜為小乘禪;大乘的禪定,是在於增加日常各種辦理佛法事業的能力,使我們顯出

堅忍和鎮定的功夫。智慧方面、在小乘佛學中所講的,僅是能做到自己覺悟片面的 真理;菩薩的智慧,不但知道片面的真理,還要知道整個真理整体的全部。所以 說:『菩薩求智慧,當於五明處求』。試想佛法的積極精神,原來是這樣自利利他 的;現在的僧伽,究竟怎樣?大足以為求學的學僧深長反思了!

在勞動生活的意義上,有兩句話最為有知識人所歡喜說的,就是:『勞動神聖,生活簡單』。若能看得勞動以為最高尚最神聖的,那麼、自然以不勞動的閑暇階級,為最卑陋最可恥了。若談到生活簡單,在佛教僧伽生活,原是比任何人都簡單的;就是在現在,還是很簡單的。但向來未免因生活簡單而流於懶惰,若再加之以勞動神聖化,則佛教僧伽中的學僧,不但能夠做僧伽的模範,還可以成為社會改良的一個首倡者。在這裡、千萬不要誤會!以為勞動就是跳蕩、輕浮,其實、是有安靜忍耐的意味的。學僧要以深沉的毅力,一方面讀書求知,一方面令『生活勞動化、群眾化』,使到在一舉一動中,都含有利益社會人群的意義;那樣自然不會再被社會人群所詬病,學僧在這方面,應當再三注意!

上面所提出來的幾點,不過是一個輪廓,其餘各方面所藏蓄的意義,還是要你們自己去思量研究,認識體驗!

上文譯本錄自太虛全書第十篇——中國現時學僧應取之態度——

### 佛陀的現實教育學綱 二千零五年於多倫多

- 一 原理——現實主義
  - 甲 現行實事
  - 乙 現事實性
  - 丙 現量實相
  - 丁 現變實力
- 二 動機——平等主義
- 三 辦法——進化主義
- 四 效果——自由主義

平常講到佛,很多人都不知道、是梵語佛陀二字音譯的簡稱,(英譯Buddha)意義是覺者,就好像世間有學問的叫做學者一樣。所以,有普遍大徹悟的稱做覺者,覺者是人類最高人格的表現——因為人是一個小宇宙,和大宇宙是一致不二的,如果將全宇宙成為自體的話、那是人生最高的價值,能夠達到這個目的、才是人生最高的意義;所以世界上的人類、不可不求最高人格的實現——在人類得到最高覺悟的就是佛。佛是人類最高的模範,指示我們如何做人,如何達到超人地位,乃至如何做到完全覺悟。因此,信佛不是迷信,是徹底破除迷信,是趨向覺悟的。而且、佛並沒有說只有我是佛,你們一切都應當信仰我。佛說凡有心靈覺知的、皆有成佛的可能性。所以佛是主張平等的,是主張人人都可以成佛的,人成佛是佛學的目的。就根本上來說,佛教既不是宗教,亦不是哲學,所以有人說佛教非宗教非哲學。在宏觀方面、佛教雖然可以包括一切宗教、哲學的,卻又超出一切宗教,哲學之上。例如別的宗教,信仰的人不能和所信仰的平等,佛教卻不是這樣的。所以佛教應該稱做佛法,不是宗教,不是哲學。簡淺明白的說、佛教是佛的教育,這篇文字、就是簡略介紹祂教育大綱的。

### 一 原理——現實主義(事實是這樣)

佛學的原理,用一種名詞把他表示出來,就是現實主義。宇宙間一切存在的事事物物,都可以說是現成的,這一切存在的實事實物,就簡稱做現實。所謂現實主義,是依據佛的教育學的道理講,就是這些一切存在的事實,本來怎樣就明白他是怎樣,事實如何便還他如何。譬如花瓶就是花瓶,不能說是別樣。現實主義的標題下為甚麼寫著「事實是這樣」呢?因為佛對於宇宙是完全覺悟,把全宇宙都覺照得明明白白,所謂「洞見諸法實相」,就是洞見全宇宙本來面目。全宇宙本來面目,在佛法上來說即事實是這樣,就是說全宇宙一切存在的事實本來如此。其次,現實主義又可以說是佛陀無主義的主義。甚麼緣故呢?在世間上的種種主義。是參加了個人主觀和私見的,不是全宇宙公平無私和本來如此的;佛陀的現實主義,是全宇宙本來如此的真實主義,無主義的主義。總結一句,就是佛用很巧妙的言語文字,把本來如此的現實說出來了,叫做現實主義;也就是根據佛的教育意義和道理,說明宇宙一切存在事實的真相。上來說明現實主義的名稱由來,下面再分開來講。

### 甲 現行實事

現是顯現出來,是現在有的。譬如現在有世界,現在有人類,現在有萬物等。 現前的事物,無時不在流行變化中,不是一種固定的。宇宙間一切事事物物,大至 世界小至一點微塵,都在流行變化,所以叫他做現行實事。譬如人的一生,何年何 月何日生,又何年何月何日死;物件在何時成何時壞;推廣來說,地球是多少年數 成、多少年數壞;再講遠些,到太陽亦是有成時壞時;所以世事都有成壞、生死有 一定限量。見到如此,依舊還是沒有見到真相,因為宇宙萬有、不過是時時刻刻變 化吧。一切顯現的事物,不停息地生滅起伏,流行變化,如流水一般。這種變化流 轉,可以說是生命之流。所以宇宙一切存在的事實,都是大小相通,前後相生,刹 那生滅相續的(最短的時間謂之刹那)。這種流變的道理,依近代科學的研究,不 但不相違背,反而證明是真實的。科學上分析事物為分子、原子、電子等類,電子有陰陽性,是時刻有變化的;由此可見萬物流行不息——科學的提倡發達,對於佛學雖有證明的地方,但科學是根據五官感覺的、佛學是直接覺知的——。這樣才能見到宇宙的真相,即是宇宙現行的實事。

### 乙 現事實性

現事,就是現行實事。把他仔細考察起來:一人或一屋都有個體,其實這個個體不是定性的,也亦沒有它的獨立性;依佛法講,是因緣所生的。譬如粉筆,是要、水、人工、模型等眾多輔助條件湊合所成,有因還要有緣的,又如一莖草,是由種子、水、土、日光等所共成,亦是有因有緣;又如人生是生命之流,亦要加上父母和合的機緣,乃至組織細胞原素、水、土、日光、空氣等關係,從大体方面說,世界的成功,是由於因緣——因是四大(色法)種子(化學上的原子電子),緣是一切眾多輔助生命體的業力——。由此推論,萬事萬物都是眾多因緣所成,無固定性,無獨立性。像以上所說的,人是聚合全宇宙一切才能夠完成的,所以人是社會性的、宇宙性的,人的成功,就是宇宙的成功。古人說:「一言興邦,一言喪邦」,就因為每一種行動都是交互錯綜的,都是互相影響發生關係的。因為世界的成功,是由於人類的業力,這是確實的真理,並非玄想。譬如一個地方,都是有道德、有幸福的、自然可以造成一個好地方,否則只能造成一個壞地方。由此,可見人是社會性的、宇宙性的、並沒有一個實體的我——自我性。大聖大賢,把關於全社會的力量發揮出來,普遍於全人類全世界,能夠由人來轉移一切;所以人對於社會的一切行動,不可不審慎。因為人的行為業力,不但影響於人類,而且

還影響於全世界(世界亦是業力做助緣所成)。可見人是無我性,是社會性、宇宙性,所以一言一行、能夠影響全社會全世界。既然知道人無自我性,依這道理做事,自有公平性,即成為大公無我;因為大公無我,就是人生宇宙的實性。平常人認定自我,自私自利,鬥爭不已,以致世界不安,人生永無甯日。其實人類是應該互助互勉的,不應該鬥爭的。孫中山先生所講的三民主義,亦有講到此處,說鬥爭是社會的病態,真正的人生態度是互相調和的。明白現實的真實性是社會性、宇宙性,是大公無私,由此發心做事,自然一切都是和平安樂。這個並非勉強造成,是宇宙萬有的真實性本來如此。佛的教育學原理,就在眾緣所成,本空無我。既明白人生宇宙的真相如此,知識方面就有智慧,行為方面就把握到妥當做人的方法。

### 丙 現量實相

量是測量,能量的即是知識。用知識量度宇宙萬物,所以宇宙都是被量度的。量有兩種:一現量,二比量。現量是直接知識到的,譬如看見顏色聽見聲音,都是現在顯示出來的。比量是依據直接覺知去推想知道的,如望見茶便知道能夠止渴。量就是正確的知識,一點沒有錯誤的。歸納一句,現量是事實上的直接覺知,比果是理論上推想才知的。還有一種錯誤的量度,叫做非量,是不正確的知識。如果經驗,可與量是事實上的直接覺知,此果不可與論。如此果實上的直接覺知,此果不可與論。如此果實上的自接覺知,此果不可以的是理論上推想才知的。還有一種錯誤的量度,叫做非量,是不可以與於學上的知識,不是普遍的,這種缺陷可以由比量來補足。此量有普遍性,在當時是缺少確實性。有這兩種缺陷,所以常時發生錯誤。譬如古代政治制度,在當時比完壞境裏,是適用的資子的人,雖然認為是天經地義,的結果。真正的現過,不完全不當過用。與是學時,與是學時,就是與學生所要成功是會學上所要,是明新的自一人生的的知識是有分別的,不完全不普遍而且是相對的。佛學上所要成功這一種制,就是有一切智,是佛法上的目的。學佛,即是學得管悟的知識一一切智。種智,說是學佛可知自一切理論,是佛法上的自的實體,能夠有有了。至於這種便如何可以得到,就必須可用理論來解釋,第三重必須依法,是佛學的最精要則的修持工夫。前兩重還可以用理論來解釋,第三重必須依法有適當的方法。修習積聚成功了,達到成佛目的,是佛學的最精要處。

### 丁 現變實力

宇宙中一切顯然存在的事事物物,都是隨時變化的,在變化當中有一種能變的力量,這就是現變實力。平常誤會是神或造物主,依佛學說起來,這是錯誤的。須知能變的力量、所謂「三界唯心,萬法唯識」,是心識的力量。萬有都是在變化,而真實變化的力量是人心、乃至一切生命的心。人人有心、所以人人自己都能變化。都能自由自主,只要自己對於宇宙真相有相當的認識。立志力行,便即可達到目的。大聖大賢、英雄豪傑、乃至發大願成佛,都能自由自主,不過看你的知識到何種地位吧。譬如唯物史觀,只看見唯物一方面的道理,不知道是欲望知識在進步、發現發明漸多的緣故。由心識變化做成人生行為變化,以致生產方法亦從而變化;甚至民族心理,人類知識,都是世界轉變的原因。故此所有事物,都是隨心理和知識變化的。再講遠一點,天文學上所考究到的宇宙,亦確實是隨生命心理的變化所顯現。試看佛學上修養相當的人,不能見的能見,不能聽的能聽,就因為心理

的力量、能衝過自然界力量的緣故。總結一句話,就是能變力在心。我們都有心,故此都能自由自主的向上、發達到最高成佛的地位。簡約來說,佛學不是消極的、厭世的、或迷信的,是發達人生到最高峰最圓滿地位的。以最高的成佛為模範,把人的本性實現出來,從人生體現出全宇宙的真相,才完成人的意義。

### 二 動機——平等主義(大慈大悲的本性)

依前面所說的學理,知道人人都可以成佛,佛不只是被人信仰的,而且是做人 模範的。只要明白佛是怎樣發心, 怎樣修行, 怎樣成功, 照著祂去照辦, 就一樣的 可以成佛。發心, 就是動機。動機正當, 後來所發生的行為結果必定圓滿;假如動 機是偏頗或者誤謬,結果就必定不完善。成佛學佛的動機,就是平等主義,所謂 「一切眾生悉皆平等」。就是近從人類,廣推到宇宙間一切形形色色,體性悉皆平 等。但是在世間上看起來, 並不是這樣的, 一類一類分別是不平等的。像土石是無 生機的、草木等類是有生機的、動物是有感情知覺的、到人類更加有思想理性和道 德。這似乎是沒平等可說了。那末一切生命等類悉皆平等, 到底在何處見到呢?佛 講實事實性完全平等,小自一點微塵、大至一個世界,近自人類遠至一切眾多生命 体,都是流行不息的生命之流。在這點上悉皆平等。一切眾多生命都有心,所以都 有現變實力,都有可以達到最高覺悟的可能性,就是佛性。——依這一點來講,就 一切平等了。眾多生命体都可以達到、最高尚最圓滿的地位,在佛的地位,並不是 超出一切人類上面。這一項思想, 和共和國的道理相合, 例如共和國中的人民、皆 有做共和國元首的可能性,和君主國家是不一樣。佛的平等主義,是全宇宙的、全 体生命界的平等主義。成佛的動機、是在全宇宙悉皆平等的地方發心、普為全宇宙 一切生命發心成佛,不是只為一個人、一個時代、一個地域才去成佛的,這是最普 **遍平等的願心,就是大慈大悲心。佛心具有普遍全宇宙的大光明智慧、和一切完美** 的道德能力。一切眾多生命都具足如來智慧德相,但向來迷惑不知、把自己看得很 渺小,將生命流上一點假相認為自己,向外馳求;人人如此,便互相因障礙爭鬥, 種種苦惱隨生起來。其實,這都是冤枉的,這完全是由於自己心性不明白,自討苦 吃呵!這些不如意不是外物給予我們的,亦不是絕對不可變的,不過是對於宇宙真 相自心不明白, 所以生起種種追求爭鬥、才生起種種的苦惱。人人都是佛——都有 成佛的可能性、但是人人都迷惑不知、可悲可憫哩!像這樣、知道宇宙一切眾多生 命都是可悲憫的,都可以成佛、但卻在冤枉受生死輪迴痛苦,於是生起大悲心。因 此, 自己如果不成佛, 永遠亦不能脫離痛苦, 一切生命亦是一樣的。凡是未到達成 佛的地位,都是不圓滿,不免向外有所求而有變化,在流轉變化中有不能自主的地 方, 所以有種種苦惱。但是眾多生命的本心, 似像山溪間的流水, 千迴百折的向前 直往、如果不流到大海就不會終止的。一切眾多生命的本能覺性,亦一定要流到通 河入海之處, 就是走上成佛的路上。有這條路, 一切生命都是有成佛的可能。明白 一切平等義理後,從此理性上發心,便走上成佛的路。願望使令眾多生命究竟離一

切苦,得一切安樂,才是成佛動機,倘若單為自己個人,或者以為佛是高不可攀的,只想倚賴佛去求福避禍,那就不是學佛了。平常人以為佛與鬼神一樣,信佛後可以免禍得福;這種動機,在佛法上是迷信。所以學佛應當普為一切眾多生命去發心,不過在實行上,可以用種種不同的方法。譬如我們中國人,現在受著外來種種的壓迫,就應該去做救國救民的事業,這種動機是正當的。但是實行,必須從能夠做到的先去實行,但在動機上又必須完全平等。在大平等主義上發心,才能夠做到救國救人類的事業。這方面在佛法上講起來,即是所謂發菩提心,修菩薩行。從佛性上發動為社會性宇宙性去發心,自然是善的和無惡的,學佛的動機就是這樣。

世間人對於學佛每多誤會、以為是自私自利的;古代的讀書人,亦是以為學佛死後可以安樂。其實在小乘佛教部分、固然是有求個人解脫的意欲,但並不是佛法的根本,佛法根本,是在普為一切眾多生命發心的,所謂「眾生無邊誓願度」。亦是釋迦牟尼發心出家、修學道理救度世人的動機,由於對於自然界觀察;自然界雖生生不息種類繁多,但是天地不仁,以萬物為芻狗,互相吞噬互相殘殺,能不能夠生生不息種類繁多,但是天地不仁,以萬物為芻狗,互相吞噬互相殘殺,能不能夠生生不息種類繁多,但是天地不仁,以萬物為芻狗,互相吞噬互相殘殺,能不能夠生生不息種類繁多,但是天地不仁,以萬物為芻狗,互相吞噬互相殘殺,能不能夠生存,能不能夠安樂,卻不是天地要知道的事。一切有生命的各怎樣免除想如何,其是出於是出於,這個就是大慈悲心。像孫中山先生民生主義的動機,是出於想如何,其是出於自己體育,使他以有為悲悲心。像孫無非,就先要自己體不有人的為悲悲心,才候人有政的功能,不是自人耕地的,今他以後,不是其一人,他的人們,不是其一人,他的人們,不是其一人,他們,不是其一人,不是其一人,不是其一人,不是其一人,不是其一人,不是其一人,不是其一人,不是其一人,不是其一人,不是其一人,不是有一人。不是有一人,不是其一人生活的,是不是其一人生活,不是有一人也不是非人性的,不是有一人也不是非人生活,不是有一人也不是非不是,可是成佛,不是有一人的人。其一人,不是非不是有一人也不是非不是,不是不是有一人,不是不是有一人,不是不是非人知,不是不是其一人,不是發達人生的;不過不是專門發達物質的生活,不可以為先辨別清楚。

學佛原有小乘和大乘的分別,小乘動機但求自己解脫,平常以為小乘是真正的佛法;還有對於佛法真理不明白的,以為佛是鬼神,這完全都是錯誤的,因此產生了許多誤會的評論。所以要分辨清楚學佛的動機,這可以大約分為四句義理來說:「皆有佛性,皆能成佛,自憫憫他,普成正覺」。就是說皆有成佛的可能性。皆有學佛平等的實性及可能性,所以都可以成佛。這又可以再分做四個層次講的:第一重是相信宇宙萬有有一種普遍完全的真理;第二重是相信這個真理、有最高無上大覺悟的人完全認識(無上菩提);第三重是相信這無上正覺、已有人經過達到的,例如釋迦牟尼佛;第四重是相信人人都可以得到的。佛學根本信仰不出這四個層次。但是現在人類,在知識上、行為上、能力上、物質生活和精神生活上,都不圓滿而產生種種欲望,以至生出種種痛苦,雖然說都可以成佛,而實在是處於可悲可憫的地位,把此世界人類及眾多生命所有痛苦,都看作如我自己身受痛苦一樣,發生自憫和憫他的心態,才是大乘佛法的動機。這樣發起大心,普為一切生命求得無

上正覺,有了真覺悟才能破除迷惑,一切行為才能合理。惟有佛法才能明白、一切 痛苦的源起於迷惑,根本剷除,可以說是徹底革命。而成佛的動機,可以說是在改 造宇宙中、全人類的安全的生活。

## 三 辦法——進化主義(人成即佛成)

佛雖然普度一切生命,一切眾多生命体、雖然亦有成佛的可能性,但是只有人類最適宜在佛法中修學。人以下的生命例如畜生等類,一方面是苦痛逼迫很多,一方面是知識不發達,有佛教育講說亦不能夠領會。在人以上的生命,所處的境遇太好太快樂,心中給現前境界所迷醉,多不想學佛。所以人類是六道中、最能端正一心意趨菩提的。就是唯有人類最富於成佛的可能性。所以佛出現在人類中說一切法,現在所講的佛法,就是人類中流行的佛法。

自從釋迦牟尼成佛到現在。已經快有三千年了,流行的國土有好幾十國,所經歷過的時代有很大的不同,民族不同,所以佛教歷史上、是很有相沿相革變化的地方。從佛的教育普遍化上看,第一、是契同真理——所謂真理,是佛的圓滿大智慧所證得宇宙人生的真相。第二、亦吻合時機——即所謂適合時代潮流、符合群眾心理的,倘若不合時機,就不得流通實行。佛法流行兩千多年,經過幾十個國家,當

然是符合群眾心理的。所以, 佛法真理, 雖然亙古亙今不變不遷, 但因為要符合各時代、各民族思想上不同, 佛法的方法亦隨著有不同。

講到這裡,暫時把佛教歷史的變遷說一說:釋迦牟尼在印度出世時,國家安 靖, 民殷物阜, 人民只怕生老病死。怕死到極點時, 就求個人解脫。釋迦牟尼為了 適合當時印度群眾、求個人解脫心理、於是先說小乘法。換句話說、就是當時求解 脱的太多,並不知道人生世界當體是無始無終、無限量、無生死可解脫的;所以佛 法不得不迂迴曲折,適合當時群眾求解脫的心理,說無我解脫。把個人看空,我尚 且沒有、還有甚麼生死流轉可得?只是從沒有我去否認自我、不是佛法真正意義、 不過適合當時群眾心理。所以說的是小乘解脫法,是迂迴曲折、使由小乘達到大乘 的,像大乘妙法蓮華經中所說。小乘是一時的方便,如不這樣做、群眾不會生信 心,不能到佛法中來。佛本來是為一大事因緣出現在世間的,即是使令一切生命接 受佛的開示,悟入佛智,得到安甯無障礙的快樂,當時一般人只流傳小乘;到四五 百年後,龍樹菩薩等才出現提倡發揚大乘,但外表仍然是小乘形式的。到了婆羅門 教復興,佛教衰落,就因為大乘思想和印度民族、不十分適合的緣故。此後,大乘 佛法從北印度到中國來,中國人的思想是順自然重人生的,所以小乘思想不甚合 宜、結果廣流行大乘思想了。當時一般社會上流行的,卻不是純正的佛教,是羼雜 神道設教的佛教。大乘思想在儒家思想的中國政治社會下,只能退處山林,不能做 社會事業,不能社會化,所以雖然提倡發揚大乘思想,亦不能去為社會民族的教 化。佛教於是變成有逐漸衰落的趨勢,就是因為不能隨中國民族的變遷、同時進步 的緣故。

現在講佛法,應當觀察民族心理的特點在何處,世界人類的心理又如何,把這兩種特性看清楚,才能夠把人心中所蘊藏的、活的佛教顯揚出來。現在世界人心多注重人生問題,力求人類生活、如何能夠得到很和平優美。所應用的工具是科學的;所實行的方法是社會的、有組織的群眾生活。換句話說,就是成功科學的,有組織化的生活。現在中國民族所奉行的,是中山先生集合中國五千年文化的精華、和世界上一切文化特長的三民主義,想求佛學昌明於中國、昌明於世界,故此我們應當在這個基礎上昌明佛學,和建設佛學!引導人民到佛學光明的路,由人生發達到成佛。小乘佛法,離開世界,否定人生,是不相宜的。大乘頓教,亦有乖現代思想不相合的地方。能與現在的中國民族、世界人類最相宜的,是以大乘漸教為最佳。大乘漸教以人類為基礎,進一步有一步的實證,就是大乘漸進的方法。和科學化、組織化漸得完善的方法相近。所以在此時顯揚佛法,應當提倡大乘漸教。

詳細一點說,漸教就是佛學的第一步,在首先完成人格,好好在有生命時做一個好人。一方面,在衣食住等物質生活,要有相當的解決;一方面,亦要有合於人類理性上的知識、道德上的行為,做一個有人格的人,和古時所謂士君子相同,然後把所明白宇宙人生的原理拿出來實行。就是先做一個完完全全的人,安全物質的生活,增高知識的生活,完善道德的生活;再把這些去完成優美的家庭、良善的社會、和樂的國家、安甯的世界,到了士希賢、賢希聖的地步,成功了人中的聖人,完成了完善的人格,再發無上圓覺的大心,然後生起普度生命的大願,到聖希天的

地位、這是在人生上求進化的、絕對不是遠離世間、獨善自身的生活。像這樣高尚 的進化、就是十信心的菩薩地位、也就是達到人格優美高尚的地位、如果能夠使世 間受到教育普化,古來聖賢都不過是這樣吧。這是大乘佛法第一步所行的,所以大乘佛法的初步,是在人世間一切所行的道德。第二步是十住,亦有十種經過階段。 所有十信心完成的功能德用,結合成初發心住;此住成功了,才真正的走上進化的道路。到這時候,生命之流不是隨風飄蕩的,不是輪迴流轉的。這時發起了盡未來 際、普度所有生命悉皆成佛的決定心,所以必須廣學世間一切學問才能等等。這是 堅固的菩提心,從此有進無退。初發心住以上還有九住,從這條路一階段一階段進 化上去。第三步是十行,從十住心更進一步便進入十行地位。十住心從理觀上去用 功夫,修行圓滿的時候,對於真理的理性已經能夠符合一致。有了這基本能力,多做犧牲自己和利益他人的事情,即修波羅密多行:第一是修布施行,又叫做歡喜行,以世間一切眾生的歡喜、作為自己的歡喜,生命財產都用來布施,乃至犧牲一 己身命去救人、救世和救國——這是屬於財物布施。還有法施,以種種所發明的真 理和好的方法,布施一切人。最後為了免除他人生命恐怖危險,濟人救世,叫做無畏施。這樣經過了十重階位,所修行亦一步進一步了。佛法所說的神通(毅力)證 驗,由此經過都能實現出來。第四步是十向,向是回歸趨向的意思。從前十住是偏 於理,十行是偏於事,到了十向是事理就相同一致(回事向理、回理向事、到事理 不二了),這是第一重。其次、回歸所有生命的心向佛,把回歸的佛心趨向所有的生命,回歸自己一切功德、趨向其他的生命,把一切生命認作自己(回自向他、回他向自,自他不二),這是第二重。進化上所經過的階級,由人進至信、進至住、 進至行、進至向,已經走了三分之一路了,這就是佛典上所謂初阿僧祇劫。從此更起加行,就是集中以前所修種種行持、再繼續增加功用的行持。由加行到初地一 歡喜地,此時已經到了見道的地位,體驗到宇宙人生無始終無方體、遠離一切言說 不可思議的實相(與思想上假思的理想不同)。身心亦改變了,是平常人思想上所不能有的,程度上越高,力量就越大。心理力量亦漸高,生理物理都生起變化,現 實世界亦隨心理改變,平常所謂宇宙唯心,萬有唯識,到此時都能實現。在現實世界上可以見到的,唯蟲能知蟲的境界,蟲只能隨天然生態生活,不能憑心理所造成 的。高等動物生活,有心理力量。心理力強影響生理,生理影響物理,到禪定成 功,身體起了變化、眼耳鼻舌客別不同,自然一切物質亦跟著變化,例如入火不熟,入水不沉等。改造進步的結果,心的智慧光明充滿全宇宙,全宇宙沒有不洞澈的事物。從初地起,宇宙真相完全證明,但智慧還有可以充實的地方。一重一重再 進步,到第十法雲地,這時盡十方世界、一切諸佛教育所說的方法,一刹那心中全能了知;到了菩薩最高地位。如觀音菩薩等、離佛甚近的,至十地圓滿,便即到佛位了。佛不是相對的,亦不是單獨的,是不可以思議的。既然不是唯一的,亦不是 很多,既不是異,亦不是同,無論出現何種自體,而這自體都遍滿全宇宙裡,全宇宙就是佛,佛就是全宇宙,究竟安樂光明、清淨完善。所以佛法是改造人類、改造全宇宙成最善圓滿,實現佛的理想和教育辦法。這些都是真實事,須要去實行的;能夠親自實行的,便可以由人進化到佛,這才是人成即佛成的進化究竟。

## 四 效果——自由主義 (無障無礙義)

自由主義,並不是放縱自我,恣情任性去妄作胡為的。沒有一尊佛不是遍滿全宇宙的,即是無障礙法界,亦名無礙法身。無障礙與無我、道理上不相違反的,無我故此無障,無障故得自由。這是以全宇宙關係力量成此一物,能夠互相為主,互相為伴,就是主伴重重無盡、不可思議的無障礙法界(平常思想是相對的分別的,就是非彼此互相對待來說的)。到了這種境界,即是不可說不可說,並不是不說、不過極盡說話的能事無所不說吧(但是言說不過做事進行上的指導方向,例如以手指月等)。學佛目的,就是在成功無障礙法身。在這個無障礙的全宇宙中,自他不二,圓融無礙,得到絕對的大自由。

# 一、境智自由

境界是被智慧所認識的一切事物,對宇宙間一切事事物物的真相、完全的明白無礙的時侯,這境界無礙顯現、是在無礙智慧光明中,智慧無礙故此境界亦無礙;沒有境界外的智慧、亦沒有智慧外的境界,境智一樣沒有二相可得,同時又了了然知道一切境界,一切境界成為被一切了知智慧所明白。這就是無上正遍覺知了,圓明了知宇宙萬有一切真相,不讓空間和時間所拘局。平常的知識是相對的,是被空間和時間所拘局的;因為各人的生理心理關係不同,各人都把自己的心理境界認為是對的,因此各各都有障礙。不過在佛是完全無障礙的。在菩薩所見的全是普遍真理、不見其中的障礙差別的,因為不見差別的緣故,智慧亦有區別有隔礙;在佛的智慧是正遍覺知,就是平等普遍智慧——一切時、一切空、一切種類、同時沒有不周遍了知的,能知的智慧亦是所知的境界、完全圓融無礙的。這些境界智慧的自由,在佛典上稱做智德。

## 二、業果自由

業果、是以前業力為因所得的結果,業力、是以前的行為。從前的行為結合成現在的生命,結果又成為前世及現生的行為力量所束縛,受新陳代謝,生死輪迴。直到阿羅漢果位,纔只有部分的自由,到佛果位才是大自由——因為去盡一切有漏的不善業,無量劫的無漏清淨業因亦已經圓滿,成就無障礙清淨的涅槃果。一切不好都沒有了。一切好的皆得圓滿(圓寂),成就斷除一切不良業因、才成的涅槃功德。這個業果的自由,在佛典上稱做斷德。

## 三、完全自由

完全自由的是法身,就是無障礙的法界本身,亦即是宇宙全體。一切生命在法身中生死,法身在全世界一切生命中完全自由。宇宙法身是自他不二,能夠加被所有的生命,利益他們的。令全体生命在不知不覺間受佛感化,漸漸顯發佛智慧,解脱一切苦厄,得到一切安樂——對於生命是有大恩德,所以佛典上叫做恩德。以上三種自由,就是三德佛果,是學佛人所希望達到的目的。

上文譯本錄自太虛全書第一篇——佛陀學綱——

# 行為主義的佛教

## 二千零五年於多倫多

佛說、佛學、佛理、佛法、佛教這五個名詞,學、說和理,都是差不多的;法 字雖然比較涵蓋,但是不似「教」字來得妙。因為「教」字是即指教育,是宏觀 的、有圓轉、恆運、普容、宏載等意義,不但是單指靜定的理性,同時是指活動的 事實。故此「教」有教育、理教、行教、果教四種、能夠具足表明「佛陀因果」的 特徵。因為在「人教」、「天教」是以享受福樂為果;聲聞教、獨覺教是以涅槃為 果; 菩薩卻不以靜定的理性—— 涅槃—— 為果, 尤其是不以愛著享受的福樂為 果,只是以「動靜一如」的,「理事不二」的,「無上菩提」的,「大悲方便」的 「佛」為果。所以佛陀的果,祇是盡未來際利樂生命無有窮盡,是永遠不會住著理 性的,是容載轉運都是理性的,所以說「萬行究竟堅固」。如果希望成就這萬行究 竟堅固的佛果,必須照樣修習萬行堅固的佛因;最有能力修習這種佛因的,便要算 是我們人道的生命了。從來,我們為佛教徒的,大都是只知以享受福樂或靜定理性 是結果,所以無論所修的是律、是教、是密、是禪、是淨,都是祇要解脫生死,證 得涅槃、故此沒有活潑變動、圓轉恆運的行為;就說是有、都是拋棄群体、廢事失 時的方法, 墮在人、天、聲聞、緣覺教內, 絕少人能夠修習佛「因行」的——在我 們能夠實際修持的名菩薩行。故此無論側重「理解」,或側重「證悟」到如何圓妙 境地,都只是空理不成事實的,至近來更加厲通行。一般知識階級中,或認為佛法 是達到「本體」的哲學; 或只執認一句「禪謎」; 或單守一句「佛名」; 或但以佛 的經書、形像、數珠、木魚、蒲團等項為佛事,而不悟盈人世間中無一不是佛法、 無一不是佛事, 所以人人能夠修習的菩薩行, 就更加荒廢不學了! 這些人都因為是 悔過的、厭惡的、怠惰的心理發心,不是從精進的、勇猛的、慈悲的心理來發心。 只以百事不為便算學佛,那麼學佛到極則了、亦不過等於木石吧;如果以經卷、木魚、禪謎、佛名等物消遣光陰為學佛,那學佛不過等於琴棋詩酒;若祗以快速還元 本體,盡快了生脫死是學佛,那時佛和外道或小乘便沒有分別了。我確實見到現時學佛的人漸多,大都是迷背佛教,不是修習佛陀因行的,不知道一切有益人群的行為、都是佛陀的因行,反而生起厭惡怠惰,這流弊將來真的說不可勝說。

故我在此大聲疾呼,敢大膽說出來:我們學佛,必須從人能實行的佛陀因行上 去普遍修習,盡人的能力、專從事利益人群,便是修習佛陀因行了。重要的是,有 關人類中一切正當事情,都是佛陀因行,應當勇猛精進積極去學去做。廢棄不幹, 便是斷絕佛種。故此佛教的經書,都是注重人類實際上利他行為的,現在舉幾個例 如下:

- 一、法華行 妙法蓮華經所注重的因行,即是隨喜、讀誦、解說、兼行六度、正行六度的五種法師功德,和安樂行品所說的安樂行。兼行六度,是常常解說法華經為主;正行六度,是專在行持六度。六度中,第一便是布施,指財物、身命一切都能布施,並有法施、無畏施、一切都要實行。隨喜、讀誦、解說,雖專指法華經來說,但是法華經是融攝出世間和世間一切法則的,全是為了開示悟入佛陀知見的妙法,和資生事業都是不違實相的。故在隨喜方面,即是指人類與一切生命有利益的事,沒有不歡喜去贊助成就的。讀誦方面,對於一切有益人類和生命學說的教義,靡不受持宣傳的。在解說方面,對於一切有益人類和生命的辦法,都盡力去增進發明。故此全是為實際上有益於人世間的善業工作。
- 二、信心行 如大乘起信論中的信成就發心,有解釋說明修學甚麼行持得刻信的成就:那是一、深信業力果報,二、能夠生起十善,三、厭惡生死痛苦,四、祈求無上菩提,五、供養一切佛陀。其中亦有廣說到修行可以成信就心,是分為五種方法的。其中修習布施的:若見他人來求索取,所有財物隨力市施,自已捨慳貪令他人歡喜;若見有人厄難恐怖危逼,隨自己能堪忍去布施無畏;如果有人來求法的,隨自己能解釋方便演說,不應貪求名利恭敬,惟念自利利他,迴向菩提。故能修習精進行,同時必須勇猛無間歇地、去修習一切與人有利益的事情,耐勞忍苦時常不休息。
- 三、維摩行 現在雖然是居住在塵勞混濁內,有五欲疾病等事,有時因事情去 說法、所說內容有呵斥的,有種種稱讚破人執著的,引起人信樂,在種種生命中去 主導大眾,廣行六度、四攝等方法、創造清淨的佛化國土。

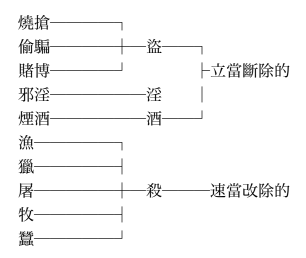
四、上品行 即無量壽佛經上品往生的行持,必須孝順父母——由自己的父母 再推廣到一切世間六道的生命,展轉都是父母;敬重三寶;讀誦大乘經典;救濟引度他人。主要的必須實行大悲救世的菩薩行。這些都不是甚高難度不可以做的事,都是在平常人已經明白的佛理,實際上依歷境行事、造就修行。這就是我們應當實踐修習的大乘行,大要上亦不出六度、四攝,根本是在慈、悲、喜、捨。今將佛法漸已普及人間,一般人類亟須了解在人世間、普通應當修學的佛陀因行,去免除不

學佛就溺於塵世間的貪欲,一學佛就沉溺在枯寂的厭世思潮。佛的因行,是敬信三寶,報酬四恩,——父母

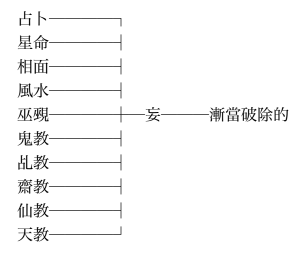
恩、師長恩、聖賢恩、人類恩做根本,隨時代地方國家的不同、有種種差別,略分列如下:

甲、戒除的:

## 第一類當除的有十惡事:



# 第二類當除的十惡事:



# 乙、可行的:

君主——— 神教 |

| 貴族  | ├子組── | -在富強霸國主義下的 |
|-----|-------|------------|
| 政黨  |       |            |
| 軍隊- |       |            |
| 警察- |       |            |
| 律師  |       |            |
| 官吏  | ├丑組   | -在和平全民主義下的 |
| 議員  |       |            |
| 商賈- |       |            |
| 農礦- |       |            |
| 勞工  |       |            |
| 醫藥  | ├寅組   | 一在自由共產主義下的 |
| 教化  |       |            |
| 藝術- |       |            |

當戒除的應戒除之外,其餘可行者,在相應時代地方國家的不同環境下,是要盡心去隨應做的去做,不應做的放棄不做。慈善的事業應當勤行,這些是不用多說了。如果能夠敬佛法僧,深信業力果報,努力精進去行持有益於人群的善事,隨喜真理,不迷失菩提心,便即是修菩薩行,亦即是成佛的因行。

上文譯本錄自太虛全書第四篇——行為主義之佛教——

佛法上雖然有大小乘等差別,但是真正佛法唯是大乘。依大乘法說明宇宙萬有的原理,一切事事物物,都是由眾多輔助條件集合才完成的。就用一人來說,他的生因是依仗父、母、業識、四大、五蘊等眾條件的;生下來後,對於社會乃至所有世界一切山河大地、草木眾類、形形色色,都有無量關係的;及至長大事業成就,世代相傳,遞衍可以至於無盡。故此想窮究他的一切,就一定要遍於全宇宙才可以做到。因為每個人都不是脫離社會、宇宙能夠單獨生存的,都是社會性的、宇宙性的。不但人類是這樣,人類不過比他物較完全吧。例如不甚全面的其他生命,或沒有生命的一金、一石、一微塵,如化學上分析到一粒原子、一粒電子,它所以成有生命的一金、一石、一微塵,如化學上分析到一粒原子、一粒電子,它所以成立,亦有前至無始、後至無終、外至無邊、內至無中的關係性;亦即是由眾多條件集合所成的假現象,並不是單獨自立的實體。現在最新的科學家亦能夠見利這種選。一一從前科學家以原子為有單獨性,現在發明還是由於許多電子、及時空等各種關係發生的;因物理學的進步,而有相對論及量子論等理論,以事物為眾多關係組織所成,成為最進步的科學。依據這些科學所成立的最新哲學,不是唯物論或唯心論、而是組織論的,這即是近於佛法中、一切皆是眾多因緣所成的義理。唯有佛法眾多因緣所成的義理,是周遍一切同時平等,沒有任何一事物是獨存的、是主字的。在時間上來講,它的來是沒有開始,它的去是沒有終結;在空間上來說,在外是沒有邊際,內是沒有中心的,這即是「諸法實相」。

就在這宇宙原理應用到人生上來說,人為甚麼會是人,因為不能離其他一切來 單獨存在,必定有其他種種關係,雖然是有親疏遠近的不同,仍然是有相資相助的 功能。故此一個人不能離開社會、去成就個人的利益;必須培植社會乃至全世界的 公益,方才可以成就個人利益,必須為人家謀利益,才能夠使自己及他人均有利 益。若從損害他人去謀求自己利益,結果是他人有害,自己亦得不到利益的。前面 說到宇宙原理,即是所謂自然規律,亦即是法相;由這些根據自然律所成的人生道 德律。故此大乘佛教的道德律,是原本依自然律的不可動搖真理!

大乘菩薩的作務和事業,是以一切世界無量生命的利益為前提,不是因為對於自己有害、對於他人有利便不做,對自己有利、對他人有害便去做的。所有作務事業必須將大眾利益為前提的,便是菩薩行,亦即是無我行、大悲行。現在就無我、大悲分開來說:因為一切事物都是眾緣所成的、沒有單獨的個體,故此名無我。這全是在擾亂不安甯痛苦中的生命,視作同體休戚相此生起拔濟一切生命的心,這是大悲心。這是大乘佛法應用在人生方面的,在利益是非常廣大,但是在中國向來都沒有明顯提倡,使民眾同時生起信解、同時收得到為大眾謀利益的實效?其中的原故是:由於中國對於佛教向來太多誤解,一般以為我們現今猶在世間作事,所以不能修學這些出世間法。這完全是中國舊政教環境的關係,造成中國佛教出現兩種畸形的原由。一、中國在佛法未來以前,已另有一種政治教化,佛教為避免正面衝突起見,便退居山林中清靜自修研究,故此沒有推行到社會中去。二、因為中國從前一直是帝王統治教化的,雖然亦有教育讀書人讀儒書,獎掖儒家的言行,不過大多數的農工商界、和婦女都沒有讀書明理;須要有一種神道設教去懾服他們,才能夠使民心安定,故此將佛教通俗化到幾乎同於鬼神教。故此中國一般人向來祗承認這兩種是佛教。猶其是第二種,到現在一般具有國民常識的人,仍然視佛教同於鬼神

巫覡等事,故此被斥為迷信而提倡打倒佛教,結果佛教便受摧殘。由第一種,在生產落後的中國人、希望和列強互相競存在此世界上,怎樣能讓他們主張在山林清閑自修呢?故認定佛法對現實是不適宜、迴避便大吉大利了。不過上面的兩種意義,都不是佛法的真相,真相是上來所說的諸法實相意義、應該用作做人生道德準則的。

怎樣知道佛教在中國的畸形現象、是被中國向來環境所變成呢?這並不是空口說的話、同時有事實可以證明的。因為佛教沒有和中國已有的政治文化鬥爭,便退居山林清靜自修;又為了資助教化工商婦孺民眾,便降格成神道教。但是從佛教流行在其他國家觀察,並不是這樣的:英國人韋爾斯作的「世界史綱」,記載印度過去向來沒有統一過的,自從阿育王崇信佛教,因此統一了全印度,而且建設了許多事業,成績非常偉大、到今日仍然是西人崇拜為歷史上不可多得的聖王。至於錫蘭、緬甸、暹羅等地,在政治教育文化風俗,完全是將佛法做根本,成績亦是有目共睹。事實佛教並不是離絕社會和政治的,又在日本可以證明:日本所訂立的憲法,根據在一千年前、聖德太子訂的十九條,因為太子是一位完全的佛教徒,日本人便認為是中國南嶽慧思法師再世。同時日本的文字亦是日本僧人所創造。故此日本人民過半數都是佛教徒,並不像中國的佛教,遺遠世間獨立、便被人民所棄捨而不顧。

現在西洋社會的不安甯,其情形有如火山將欲爆發。所以到這樣環境的影響關係很多,其中重大原因,是西洋人的生活已經成科學的生活,政治亦已成民治的政治;若考察他們所信仰的宗教,仍然是君主國家時代所信仰的,是主宰宇宙一切的一神教。雖然一神教用科學推研是不能成立,不似佛說眾緣所成的是科學可以證明,而且一神教又和民治抵觸。但因社會舊習又不能離開,致禮拜日所作的、和其他六日所作完全成為二截:他們生活及政治為科學的和民治的,不過所信宗教卻不是科學的、同時是反民治的。每與個人的精神不能統一、同時又自相矛盾,這便是危險根源了。由此有研究到佛教的人,不禁生大歡喜心。認為佛教是科學思想上的、及民治社會上的宗教信仰!因為在眾緣所成的宇宙原理、是可以一貫而通了。

在大乘佛法的學理雖然是這樣,但是國內代表佛教的寺院僧眾,還未能將這種精神實現出來,即使國外寺院僧眾、亦鮮有曾經充分實現出來的。太虚過去十餘年來,深感住持佛教的僧制有改革的必要,故此著有整理僧伽制度論等書、以為將來佛教昌明到社會中去的策源地;使世間人多能照著佛光。因此曾周遊國內及日本、南洋和歐、美各國,用種種文字及演說去宣傳其中義理,對於將佛教發揚到全球去,已有世界佛學院的發起,對於國內佛教的振興,亦有建立中國現代佛教住持僧、及在家佛教徒應當組織的佛教正信會、作為統一團體等建議。現在回顧過去所發表的言論,實際上效果所收穫甚微,在本人是覺得很慚愧的。今日在座各位善知識,剛才亦發表過大公無我的道理、和懷抱悲天憫人大悲的宏願,故此我亦將個人

上文譯本錄自太虛全書第四篇——佛法之真精神

# 為唐朝和尚事件平反

二千零五年於多倫多

問:我過去在佛教書本上,曾經廣汎地接觸,對於密宗的四皈依,對上師的尊敬、和三寶齊觀,那麼「維摩經」中佛說「依法不依人」這句話,是不是有問題呢?近來密宗盛行,我亦隨友人去參觀了多處,見過多位仁波切、活佛、喇嘛、上師等人,他們對一個不認識佛法的,都談到密宗的殊勝,過於所有顯宗、乃至禪宗;同時都講述唐朝和尚在西藏的公案,作事實上的証明·在綜合他們所說,現在有四個問題,希望慈悲給我答案,使事件真相大白:第一、西藏所傳的唐朝和尚,是否可以代表中國的禪宗?第二、唐朝和尚所提出的辯論,是否當時真的被判決是輸了?第三、假使不是真的是輸了,為甚麼自認是輸了而離開西藏?第四、若中國禪宗曾在西藏、辯論真的輸了,現在西藏的教理流傳到中國各地,禪宗是否同樣不能夠和他們辯論呢?

答:關於所提出的問題,現在先說的是關於佛教的宗,然後對四個問題順次第回覆:佛教的宗字,可以說是佛陀教育中、不同的各別學系,是多元文化的,如果能夠融會貫通的話;任何一個學系,對世界和人類都是有幫助,相反的是走向偏激主義,結果是極端的、俗語所謂鑽牛角尖吧!下面是問題的回答。

第一、唐朝和尚是否可以代表中國禪宗;這個問題,稽查考察歷史文獻,從他的教授辯論方面看,可以見到唐朝和尚、在晚唐禪宗盛行的風氣中,確實是禪宗,

而且是禪宗裏一位得力的老師。這種觀察,好像將佛法分成漸和頓兩學系,和禪宗 一向說到教下和宗下,西藏所說顯宗、密宗的分類相雷同。在和尚講話的意思來 看,修行必須頓悟纔能成佛,漸次修行只是一種下手方法·不過他亦認同漸次修行 存在價值,但是頓悟的,即時便是佛,他的宗旨所在,即是頓悟法門。他根據這種 主張,在他後來傳下來的,尚有「心可滅論」等著述,說明一切無著時,即能成 佛·這種理論,特重於停息思想方面的智慧,和選擇甚麼都是無一樣,使心身容易 穩定平衡,卻不是完滿道理的佛法‧不過這種偏激理論,是非常重要,亦是禪宗盛 行時常有的論調。當時藏僧給他一卷解深密經, 他看見經中道理和他宗旨不一樣, 便擲棄在地上, 用腳踐踏它; 像他這種行為, 並不是不尊 重佛經, 這和其他禪師 呵佛罵祖、燒毀佛像, 都是禪宗常有的事情‧例如雲門禪師說: 「老僧當時若見, 一棒打死祂給狗吃」。趙州和尚說:「佛的名字,我不要聽」。德山禪師說:「三 藏十二部經卷,都是清潔用的紙巾」。像這些情形,去看當日唐朝和尚所做的,並 沒有甚麼特異之處,只是隨機活用,沒有依循漸次修行規則,非常活潑粗猛,使人 聽到震撼、似火燒心一樣吧!可是絕對不能做學習的模範,當時亦不允許記錄。因 為他們目的是令當機者由這些話,能止息一切分別妄想,頓同佛一樣智慧·所以用 說話來出擊,使聽者記得清楚,集中注意在頓悟方法·由此可見唐朝和尚的事跡、 理論、都是禪宗當年盛行所有的風氣。這種現實教育的模式, 在佛法深奧意義上, 是有充實根據的。和尚承認有漸次方法,不過目的在頓悟方法,故此極端地提倡, 是有最深道理·如果從整体佛法來看,可以有兩方面的看法:第一、一切法皆是佛 法, 所有世間上有情識或沒有情識的, 甚至沙土瓦礫, 都是佛法:從另一方面看, 凡是由因緣產生的一切,全都不是佛法,真正的佛法,是佛自己体証的清淨境界, 所謂「諸法實相」、「本來面目」便是,沒有思量和言說,沒有可以分別的形相, 不單只語言文字不能夠說明白,亦不是從語言文字可以体會到它的涵義,這是佛自 己体証的清淨境界, 這境界就是佛:這一切一切, 是人人本具, 個個現成的。華嚴 經說:「凡是由因緣產生的一切生命体,都有和我平等智慧和幸福,可惜自我中心 太重和想念繁多,故此受用不一樣吧」!這些話的扼要意義處,是把自我中心和繁 多想念清除,本來就是佛。六祖壇經說:「黃梅說法時,不自覺地明白自己本來清 净,沒有少去甚麼」·這就是佛法中的清净境界,完全由究竟成就佛果來說的,可 以稱為「佛心系列」亦可以說:「世間上有情識或沒有情識的,如果体証本体的 真實,也就是法身佛、真佛」。祂所說的言語,亦一如法華經所謂:「開示悟入佛 之知見」,不過開示上說得粗略的、是阿含經等; 說得深廣精奧的、是各種大乘 經,同樣都有隨機活用方法寓在其中。由此對症下藥,使妄想執著得到藥到病除, 所以就有三藏經典的藥方,乃至大乘各系不同教育方法。據我管見:上面所說之中,深廣的大乘佛法裡,其中以遍一切法的空性為焦點的、是空慧學系;以一切法唯阿賴耶識為中心的、是法相唯識學系;所說旨在明白本來、等同諸佛的,是佛心圓覺學系。雖然歸元無二路、方便有多門,在對付自我中心太重和想念繁多方法 上, 各學系施設各別又不同 天台學系有圓融和漸次等義理; 賢首學系主張圓滿頓 悟;佛心圓覺學系是禪、以頓悟為宗旨,在行持理論和教導,和各學系大不相同。

像這樣說,可見唐朝和尚是深有根據佛法中奧義的,提倡禪學系宗旨所在,就是要直悟,他亦沒有否定漸次等人天、三乘、大乘,和天台、賢首、淨土、密乘等學系·他既然提倡頓悟法門,就認為修行必須頓悟纔能成佛,并促使學習人們跟他學,為要顯示禪學獨勝,當然要說唯此一是實、更無異法能直趨佛果,真正成佛呵!這種說法,含有抑揚的方便道理;如果覺得佛法太深的、便說愚夫愚婦、白牯黧奴,都能學佛;提倡淨土學系、說各學系不容易了生死的,只有念佛一法能夠橫越;弘揚密乘學系、說修密法便可以即身成佛,各各都有抑揚的·但是頓悟法門所指示的,千指萬指,就是直指人心,見性成佛呵!見本來真實境界,就是清淨法界,就是佛,也就是心。有人問禪師:「如何是佛」?禪師說:「你相信不相信」!某說:「和尚是大善知識,豈有不信」?禪師說:「你就是佛」·你悟了當下就是,不悟永遠不是。

湟槃經說:「等覺菩薩如果不能了了見到佛性,仍是未究竟的;能真正見佛性,就是明白自己,也就是佛的清淨境界,自己的法身,和佛平等、同樣無異」·最後頓悟一剎那未到,仍是菩薩,等覺菩薩要經金剛後心頓悟,這似乎成佛一事,只許對等覺菩薩說,不過佛法在世間,有機即應、無叩不鳴,而密乘也有即身成佛,有緣修習便能成功·頓悟法門亦如是,有緣修習、經歷菩薩地位至最後、仍是要頓悟的。

人的法身和佛平等,不過自我中心太重和想念繁多,但有一些人,能直下承當,頓悟成佛;在密乘是修應化佛身,禪學系相反的是頓悟成法身·在因緣修習來說;禪學系和密乘學系都有自己教導程式的·在一般人來說;本身沒有文化基礎,同時煩惱嚴重,那是不可能進入禪學系和密乘學系的。

在我提倡的自行覺他的方法上,近於後面蓮華上師所說,遺除妄想執著,由唯識、中觀等方法引發智慧,最終達到唯一真理境界·但在教理上,可以有三乘學系,佛心圓覺學系是佛法中精要和最寶貴的。有主修學密乘學系的,他們先把顯教的課程學習完畢,最後還是要經過密乘才能究竟佛道,這和禪學系是相同·就佛法的扼要點,經過這一刹那成佛,末經過這一剎那就不是佛。唐朝和尚說:惡業善業都是不能了脫生死,仍是在業報中,必須要經過一剎那頓悟才成佛,其中道理有很多可以根據·向一般人來說;雖然是人天、三乘、大乘等學系,都很重要,但於頓悟法門是不可以抹煞它,它實則是寶貴扼要的方法。所以唐朝和尚所說,的確是禪學系,可以代表唐朝禪師的·當時在西藏,請蓮華上師和他辯論,所說所論的,正合適他義理,毫無妨難的。

第二、是否真的在辯論中認輸了;他們初見面的時候,便用手勢動作表示·蓮華上師見和尚:「便先舉杖在頭上繞三個圈,意是問甚麼是流轉三界之因?和尚隨即用手執著衣領向地面摔倒兩次,意是答由二法執取無明是因」。未嘗對話先用動作表示,這可以說是禪宗一種作風·蓮華上師意思是;和尚有何理解?有則可以辯

論·上面一節記載,是蓮華上師片面意見·不是就代表了和尚的意思,因為在會意中 可能各有各的見解·如中國內地、一般大叢林的雲水僧人,頂喜歡吹哨子,猜禪 謎,說起來奇奇怪怪的事很多·相傳有一段很滑稽的公案,可以引用証明·宋朝蘇東 坡喜愛談禪,一次到黃州公幹,特命人通知某大寺的長老,約定某日前來拜會談 禪·長老得到信息,心中憂悒寡歡·恰巧寺中有一皮匠,見老僧愁容滿面,便問他是 何原故?老僧將詳情全說出來,皮匠說:「我有方法,只要借僧衣給我披上就可以 了。到了談禪的那天, 寺中僧人都避去, 讓皮匠著上僧衣, 他結跏趺坐在山門外, 恰似老僧入定模樣。東坡來了,見他默坐蒲團,便用手拍拍僧人的頭,皮匠——偽 僧——放足頓頓地;東坡復摸摸肚皮;皮匠又拍拍屁股、仍然坐下。東坡見此情 景,心即欽服回衙去,向眾人說:「和尚真了不起,禪境甚高!我拍頭,指頭頂三 十三天;他用足頓地,表腳踏十八層地獄;我摸腹肚皮,表示飽讀經書;他拍屁股 坐下,表示坐十方界,這多麼奇妙啊」。另一邊皮匠回到寺中,老和尚便問來了沒 有?皮匠說:「他來了拍拍頭,大概找我做帽子;我蹬地,表示我是做鞋的;他摸 肚,我想是要腹皮,我拍屁股,表示股皮最好。那傢伙不識貨,便自回去了」。由 這笑話看來, 蓮華上師與唐朝和尚的機鋒, 當然在唐朝和尚另有其他的解說。蓮華 上師以杖在頭上繞三匝,唐朝和尚意謂是如何解脫三界生死?和尚提衣領兩次摔倒 在地、表示有頓漸二門、可解脫三界流轉。我們可以怎樣的猜測呢?唐朝和尚不研 究法相,一味在本分上用工夫,很可能作這樣的解釋,但這也不一定是他們的意 思。

和尚在辯論開始時,首先把自己宗旨扼要說:「行不善業墮落惡趣,行善業往生善趣,故此二種業都不能出生死,俱是障礙成佛的,譬如黑雲白雲遮蔽晴空。如果能夠完全沒有思量,即時便能夠解脫生死;由不作意思想,便一無所得,故此頓悟的人與十地菩薩平等」。由這段文意看來,和尚並非撥無因果。所說的黑雲白雲,皆是虛妄分別,唯許無分別而心安住,都無所思,即能解脫生死。他說明善惡俱非,離諸妄想分別,直了自心,便是本來面目。如六祖說:「東方人生西方,西方人又生何處?故須經過十地後的頓悟,才能成佛」。

蓮華上師破斥說:「若然沒有觀察智慧的人,那麼諸位瑜伽師,由甚麼因緣能 夠令心安住無分別呢」?

有種種的觀察智慧,是就漸門而說;和尚主張頓悟法門,所以都無尋思,不可相提並論。

又破斥說:「如果說是不念一切法的人,那麼一切所修習的,都不能不念和不作意;如果說不念一切諸法,是則已念一切諸法」。

這也可以歸於漸門,以漸門許有念,頓門則主張無念。非無念為念。

再破斥說:「如果說無念心所即成無分別,那麼悶絕昏迷的時候,亦應是無分別」?

這裡所說的念, 非念心所, 是指妄想分別心, 所以難的是不能成立。

又難說:「如果沒有正智分別,便無進入無分別之方便,僅滅念心不分別諸法,如何能入一切諸法皆無自性耶?既不了達空性,即不能頓斷諸障,是故要以正智方便斷障及顛倒錯亂」。

這可以回答說:究竟涅槃與佛的法界皆是言語道斷,心行處滅,無念無作,無 有分別,由無分別,則成一切種智·有分別都是漸門,頓門不然。

再難說:「又若無念無作意,云何能成就過去心念相通?一切種智,復云何能 斷諸煩惱?以是諸瑜伽師,正智現觀真義者,是由了達內外三時一切皆空,乃能滅 諸分別,斷諸惡見也」。

這也可以回答說:煩惱即是虛妄分別,無虛妄分別則無煩惱,無煩惱即成佛; 和了達諸法皆空,無妄想分別之種種安立,完全相同,不相違背。反之、汝許煩惱 當以有分別行對治,如以無我對治有我,這都是漸門修習的事,頓門的作用;同時 成就過去心念相通、和一切種智,只離妄想分別即成就。

由此、可見當時蓮華上師所出難題,一一可答,而唐朝和尚在西藏是沒有因辯論而落敗。

第三、既不是真正落敗,為甚麼要自認輸了,離開西藏呢?因為頓門中真正能夠承受悟入的人極少,故此當時唐朝和尚見許多在會的藏僧,自己沒有澈底的信解、只隨上師說話搖動,可能亦有喝倒来的叫喊;輸了!輸了!所以和尚只說各人自認他是墮負方,但并沒有說是唐朝和尚自認輸的。其次、藏王請蓮華上師來,信仰已集中於上師,西藏無禪宗特殊機情的人,故和尚只有離藏而回國。

第四、有兩種証明你對禪宗所憂慮的,都是不成問題:〔一〕第一和第二答案,既然明白未被對方折服,在第三答案是說出和尚、本擬觀機逗教,因為沒有適合的對像,故退出西藏。如果說中國禪宗到西藏,被西藏的教法將其滅掉,而西藏的教法今日到中國,則禪宗亦應被滅?這一事要先清楚,古今環境和對像是不一樣,目前禪宗能接受的人極少,禪宗本身雖然不是甚麼絕世奇珍,但流衍到今日,一般叢林中坐香打七,只是存一空殼而已。以現在佛教的情勢去觀察,是須要從人天乘法,三乘共法、大乘不共法去提倡,使一般信仰佛法的人,都可修學。程度極高的人,仍需要頓悟法門。〔二〕現在真能代表禪宗的善知識,已經不可得,故中國已無禪宗,既無禪宗,有何可滅?流傳下來的已經只是一個空殼,所以更無可破,如有大善知識,隨機緣巧遇,宏揚禪宗,卻為別個學系所折服,這可以說是決不會發生的事。

總括來說,禪宗頓悟的法門,是佛法中最可寶貴的一學系,是不可能亦不會滅亡的;遇有適當對像的人,即刻就能夠接引悟入,不過在現在中國佛教的情勢上,是弘揚人乘之後、才趣入大乘的時間,特別要和正命、唯識、中觀等理論融通,這比較和現實相契呵!現在密乘法師們仍然多引用唐朝和尚事件,那不過是根據當年

藏傳文獻片面記錄·上面四個問題已交代過,我們對真現實如何去認識,佛在「伽藍經」中,已經簡單說出怎樣辨別的:

不要相信只憑傳說的事認為真實。

不要相信傳統下來的事認為真實。

不要相信時尚風氣趨向的說話認為真實。

不要相信印上文字記載的事物認為真實。

不要相信有權威、名氣大的前輩指導認為真實。

**你們必需經過思慮**、實踐,在現實中體驗它的真現實性,對萬民在過去、現在、未來都有好處的,十方佛稱讚的知識和見解,才可以無疑惑去接受的。

上文譯本錄自太虛全書第十八篇——為支那堪布翻案——

# 答或問

二千零五年於多倫多

近數十年來、一般學西藏密宗紅黃二教喇嘛法的,認為所學習的咒法,食肉是沒有問題的,其中亦有譏食蔬的雖然素食、亦作肉想,如素菜館食譜的名目多用肉名,故不如實行食肉更為方便。因此有許多人蔬食多年,亦學密宗喇嘛而放棄持素,這樣和我國佛教徒向來所行的,便大相逕庭,引起世人許多非議,致成為疑問諍論未有決議的問題。希望法師有所解釋?

答:這些問題不是引經據典所能解決的,因為佛陀在世的時候,直至入涅槃 前, 佛和僧人受供時仍未斷肉的事, 亦間有的(例如純陀最後一次供佛, 有說是用 石耳,亦有說是用豬肉)。這便是依據教制不能解決,因為在朝鮮、日本、越南、 受中國所傳佛法的,在古時雖然一向禁止肉食,今時亦大都開放。至錫蘭、緬甸、 泰國等一系,西藏、蒙古、尼泊爾等又另一系,他們在普通慣習,從來未曾禁肉 食, 這並不是因為沒有菜蔬生長的原故;又在蒙古、西藏猶有專修蓮華部法的、仍 持禁肉食一事。他們雖然不能據甚麼經典制定、去說明必須斷肉,但是準可說是通 情達理、在時機、或國人崇尚,都有值得可說的:因為佛慈悲心周遍平等,普應一 切有情識生命体,不只是限於人類!雖然雜食的身体,根本是對治病的,在沒有成 佛前,一切所受食的都同是治病的藥;而且日中吸氣飲水,所傷微小生命已非常多。不過從我們人力可以做到,斷除肉食,是較近佛心慈悲平等道理。何況古近東西聖哲所示範的道德行為,亦沒有不是以護惜生命、培養仁愛為最終目的,這些根據是通情達理,應先斷肉食為恰當。而且今日是科學理智進步的時代,既然肯定人 類是動物的一種,並不是神所特造的靈性,平等博愛亦應周遍物命,便接近契合佛 心。兼且可以證明衛生的意義,均衡節用的事實,過去、我環遊歐美時,歷經各大都市都已經有蔬食館,尤其是在德國大學生的蔬食更多。各界智識人士,縱然未能 盡斷肉食,但亦視斷肉食是人類進步的一事,這便是時機趨向,亦有他們適宜生活 改善。再環顧地球上各國,斷肉蔬食,實在是中國所特別時尚的。持素的雖然不完全是佛教徒,若考究到起因,實在由梁武帝根據楞伽、涅槃等經去竭力提倡才成就的。經越千多年了,風氣所及的有多國——例昔日本等——,故佛教僧徒不蔬食, 便認為是信佛的所不容許。雖有道濟輩神僧時一破格,亦視為奇異而非正常。故蔬食實為中國佛教徒特有良好風格,通情達理、適應時機的,大多數認為應保持擴 充。雖有西藏、蒙古等處喇嘛來漢地的,仍須將他們漸勸導向蔬食,怎可以反過來 已經蔬食的,依循喇嘛肉食的習慣,遷喬木進入幽谷去哩!據這多種意義,故此除 了特別因區域的習俗,或專修特殊的法軌例外,應當盡可能把茹蔬納入正軌,不應 以食肉導眾和提倡。

問:如上來法師所說,中國的佛教徒都必須蔬食了。正因為中國佛教徒習俗崇尚素食,故此國人亦每多誤會、認為學佛必須蔬食,因此許多人未能蔬食而對佛法亦不敢問津的。如今學西藏佛教開了食肉禁戒,不是可以使人知道、未能蔬食亦可以成為佛教徒,豈不亦是引人入勝的一種方便嗎?

答:這種說法雖然亦可行,但是出家為中國寺僧人的,為了保持優良制度和淳美風氣、就應該絕對蔬食。可借中國的寺僧,向來只能夠將寺僧們所行持的拿出來化導世人。不能善巧因應在家人所宜、而廣開方便,故此不只使人誤會以為學佛必須蔬食,而且誤會信了佛就要做和尚,對佛教更裹足退避;這方面必須由僧人中的師資、善用在家佛法開導教化國人了。如在接受五戒前,先要受三皈依,即使受持五戒,亦許開三淨五淨方便,更進漸漸受六齋十齋;佛法本來就具有重重方便,不是必須藉學西藏教徒化導的。我向來是先講明佛理,教人生起信心,才導受三皈依,至於善戒法,必須待人發心求受,從來都不會強勸他人接受的;其中有初發心的輒求出家作僧或持蔬的,必定告示學佛在家亦可以,而且更方便。中國持蔬的亦

不盡是佛教徒,而在家的佛教徒亦不一定持蔬。楊仁山為近代在家大士,亦沒有持素的。但主要是需要當機了解教理,確定信心,然後漸持善戒接近佛行吧。過去佛說法,多用施論、戒論、生天論為多,若能善於應用,又更有甚麼方便不具足呢?

問:聽聞法師在去年春天、亦從班禪大師受大威德金剛大灌頂法,傳承金剛大 阿闍黎位,容許在一切密法得修習及傳授自在,在事實是否這樣?那麼法師受法的 意旨又是甚麼?

答:我向來主張普遍承受印度的三期、亞洲的三系佛法,融會貫通而且弘傳到全世界去,這原意和執守一門一戶,孤芳自賞的不同。過去經數年來和班禪大師晤談多次,彼此相知漸深。去年春天得到超一法師當譯語,談論大暢,大師讚嘆我是漢地弘揚佛法的第一人,可惜言語文字隔礙,不能互相研究。因答覆我亦極欲研究西藏佛教特勝的密咒一事,他當時說咒不是灌頂傳授不可以的。而且對於佛教的古制,非萬不獲已不肯違背的,因此我說如果能授總灌頂,便可以讓我自在研習各咒部的,便當從大師受法;大師歡喜允許,便為我專授金剛大阿闍黎大灌頂法。這是我得到研習一切咒法自在的因緣,亦是從大師受灌頂的意義和經過。

問:我國人對喇嘛的轉生,常稱活佛,或呼佛爺,是不是佛的名字可以這樣稱 呼呢?又如禪宗見性成佛,或稱古佛,或稱肉身佛,在密宗亦把「即身成佛」拿來 標勝,究竟那一種義理才是佛呢?

答:佛的這個名字,依教理上說是指確切的真實體証,是實証人的「自受用身」,亦即是四智菩提的總體。因為法性身在一切生命和佛是平等的,而他受用身及三類化身,都不過是應機才出現;故此在未圓四智菩提,不得名佛的。如果引伸義理多方面說明,平等法性在非人類生命來說,名為「本來自性天真佛」,或說古佛和理即佛。故此人心纔有確見此自性的智慧,不離肉身成就智慧佛,或說名字即佛、觀行即佛。在密宗成佛,亦有理性、加持、顯得三種,理性通理即名字即,加持通觀行即,顯得通相似即分證即。至於藏密由氣功觀想的所謂成佛,亦不過得人天的中陰身自在。如果真實發深固菩提心,可以名為信滿登地菩薩,能現八相成佛身。至於國內俗俚稱呼的活佛、佛爺,如近人稱金山妙善法師為金山活佛等類。那只是稍有知及過去或神異事的,世俗即用此等名字稱呼。又一般人稱佛亦如中國人稱聖,用作一種尊稱,對於福位最尊的,就稱聖。例如中國向來稱皇帝為「聖上」,清代在俗俚稱佛爺,而且稱太后做老佛爺。今時蒙古、西藏人對章嘉等都習慣用這樣稱呼的。如更廣推到生佛平等的法性佛義理說,禽蟲木石,沒有不是佛,況且對於有福德智慧功行的人,泛稱他們是佛,亦不足說是奇怪的事?但如果嚴格來說,必定只有真實体証「自受用身」,或能現八相成佛的才可以稱名佛。

問:在家人學習傳承了一咒印,或講演一經論,亦有稱名法師或大師的,這是可以嗎?

答:名字使用是沒有一定的,佛教持律的古時稱律師,現今代人訴訟辯護的,亦是稱律師。道教畫符作法的,古時稱法官,今時為人民司法律的審判者,亦是稱法官。大師這一名字,在西漢時劉向已是有稱。他若國師等,亦非佛教專名。今時

對於每一種學術在一時是最優勝的, 輒稱大師, 例文學大師史學大師等。現在法師一名, 似乎專指在佛教中的僧人, 雖然世人對法字每作「法術術法」來看, 故此現代人對於有神異醫術的詹某, 亦多稱為詹法師。以這樣來比例的話, 在佛教中能講授一經義理或傳授一修行方法的, 如果想用法師稱呼, 亦沒有不可以, 況在經中, 傳載帝釋請一「野干」說法, 亦稱法師, 坐於高座, 何況是人呢?不過依佛教制度嚴格來說, 因為現在仍有專為住持佛教設立的僧團存在, 那麼佛教中的大阿闍黎(和尚)和法師或大師等, 都是應當專稱出家僧人中, 能承擔那方面的責任和解行一致的才適宜!

問:佛教七眾男女不平等,尤以比丘尼更甚。如果說應機適合古時的習尚,在 基督教說女子原本是析男子肋骨造成,這就更不平等了,但今日的基督教表面已經 很平等。近代中國在思想上法律上,亦是男女平等,在佛教制度何故不應現代機 宜,改革使令平等呢?不然的話,今後女人將不肯出家作比丘尼了。

答:佛教中在家男女的優蒲塞、優蒲夷、絕無任何不平等的地方。而且大乘的勝鬘夫人經、月上女經等,皆極顯揚女子是有大智慧神通的菩薩;華嚴善財所參學的善知識,亦多是女子,故此在佛教中不輕視女子可知。在出家僧團中的沙彌尼、式叉摩那尼、比丘尼,望於沙彌、比丘,實在是有天淵隔距。如果問為甚麼會這樣?在釋迦牟尼佛的原意,住持佛教僧團中,實在不希望有女子出家來加入,才去完成純淨律儀的住持僧寶。但是當年和佛有大恩的姨母強求出家,佛雖力拒仍然不絕請求,於是嚴格限制、把八敬法加密戒條,本意在使姨母知難而退;或使能出家為尼的,她是絕無僅有。所以今日西藏等多處是沒有佛教比丘尼的。在基督舊教亦沒有女神甫,新教亦少有女牧師。中國的病正是沒有實行比丘尼戒律,故多腐敗成為僧團的負累,如果真能夠嚴格不平等,去使女子再沒有出家作尼姑的,這未嘗不是佛陀本來的意旨,實在是佛教僧團的大幸。不過為了適應現今曾受平等教育的女子,正可如勝鬘、月上輩等弘修佛法,那就應當專組「菩薩優蒲夷」部眾,或是一因佛制不可改,二因若能沒有女人作比丘尼,是合於佛心的。如說到淨土平等到極則的話,就連比丘僧團亦不需要存在了。

上文譯本錄自太虛全書第九篇——答或問——

# 菩薩

二千零五年於多倫多

- 一 菩薩的名義
- 二 菩薩的成立
- 三 菩薩的歷程

# 四 菩薩的資糧 五 初心的修學

「菩薩」,是很平常亦很普通的名字,人人都曉得的,連小孩子亦知道。其實, 一般七老八十歲的人,可能未必能夠澈底明白的。菩薩的含義,並不簡單,亦不是 簡短幾句話能夠說明,今天略分四段講述如下。

#### 一 菩薩的名義

#### 破謬

一般人都指定菴堂廟宇中的「偶像」為「菩薩」,從事燒香、禮拜、點燭、供 養的, 有這種觀念的是非常多, 尤其是在中國杭州地方最盛。良善風俗, 雖然是全 國第一;惟獨可惜許多善男信女、雖然是認真燒香禮拜菩薩,但對於菩薩的真相和 意義,都莫名其妙!有些人以為除卻菴堂廟宇裏、泥塑的木雕的、或玉石金銀銅鐵 造成的、和彩色繪畫等等偶像以外,就沒有什麼菩薩不是菩薩的真義存在。若問他 究竟怎樣才是菩薩,大都是啞口無言,這種但認偶像為菩薩的;所以見到大的叫大 菩薩,見到小的叫小菩薩,見到臥的叫睡菩薩,甚至有把瓦料燒成的兒童玩品、亦 有叫它小菩薩。前年,有一本小學教科書裏、有簡小洋人的畫像,旁邊注有「洋菩 薩」三字,所以一般兒童都叫它「洋菩薩」。由這種種錯誤迷謬,簡直使菩薩的真 意義埋沒無遺!以致引起一般知識份子,排斥拜菩薩為迷信。其實、種種偶像,不 單限定在菩薩,有比菩薩更莊嚴的藥師、彌陀、釋迦牟尼等「佛」像,有比菩薩志 願小的「羅漢」像或「天神人鬼」像等。總之、這類偶像、大多數不是菩薩像。即 使是彌勒、觀音等菩薩像,亦不過借此遺像來表示菩薩的精神不朽。用香、花、 燈、燭供養恭敬他們,亦是紀念他們、作為自身學習的模範吧。猶如現在人恭敬總 理遺像,即是敬仰他當初熱烈提倡自由平等的精神,永遠成為國民的模式。一般人 用「偶像」的意義,不外是在上面所說的。上來已經說過將偶像當作菩薩的錯誤。 亦有對菩薩二字不得其解的,於是望文生義說:「菩者、普也,薩者、濟也」。這 亦是謬論。當知菩薩是印度語言中「菩提薩埵」的簡稱。古時將「菩提」譯作「道 心」;因為我國素來尚道,有所謂君子之道,夫子之道,而且老子的五千文字著 作、更美其名為道德經,「道士」尊稱他為道祖,故借譯曰「道」。而「薩埵」則 譯「眾生」。合稱「大道心眾生」,這亦未得到真實的意義。玄奘法師翻譯老子道 德經、流通在西域的時候,曾經論過梵音的「道」字,是「末底」而非「菩提」, 由此可以知道過去翻譯的亦不是完全對的。

#### 顯正

從正義來說:唐朝各大翻譯家譯「菩提」做「覺」,「薩埵」做「有情」。有情、總指一切有意志、思想、情慮的生命体等類,如發起了上求佛覺的志願等人,才可以稱菩薩的。如果未能真正發起上求佛果菩提的心願,無論他有多大福報、或

神通變化不思議等事,都不可以稱菩薩,祗可叫他天神魔外等類。其次、「薩埵」亦是菩薩下濟苦惱有情的慈悲勇猛品德。他們把世界人類的痛苦作為自己痛苦,世界人類的憂惱作為自己的憂惱;宇宙所有生命的安樂作為自己的安樂,宇宙所有生命的利益作為自己的利益。如果不能普令人類等一切生命,獲得大安樂和利益,不得名為菩薩。如果一舉一動均有利益群体生命,雖然是渺小的肉軀,亦即是「菩薩」。並不要裝成偶像的才是!亦不是神怪莫測的才是!明白點說:凡是明解大乘佛法,發了上求佛覺心願的大慈大悲救苦救難的人,不論是和尚、居士、貧、富、貴、賤的人,能夠以「慈悲為本,方便為門」的,都是「菩薩」。人人能這樣學,人人都可以稱菩薩。宇宙中一切優劣不等的生命,要算人類是最有成為「菩薩」的資格。握要來說,求佛菩提的人們叫菩薩;智慧覺悟成菩提的,慈悲勇猛救人的叫菩薩。

## 二 菩薩的成立

已經說出菩薩的名義,和人類最富有成為菩薩的資格,但還沒有說明、究竟 如何才能到菩薩的地位。在佛的正教量中,處處明白表示要先依緣生法、悟了真如 妙性:對宇宙森羅萬象,形形色色、事事物物,光怪陸離的種種事物,都清楚了一 一無非是各種因緣和合生成;除去各箇各箇的因緣關係,一切萬物都沒有成立的可 能。絕對不可能有所謂幽妙莫測的創造者或支配者,是故一切法完全由多種輔助條 件才成就的。例如上一盆花,必須有種子、水、土、風、太陽等種多條件,方能蔚 然成為青桿綠葉的花;如果中間缺少一種輔助條件——不論是水、土、風、太陽中 那一樣,都是決定沒有生成的可能。一花一草由這樣才成長,一切萬事萬物沒有不 是一樣的。乃至事事無礙的宇宙萬法, 重重無盡的現象境界, 亦都是相同的。故此 明白離開一切生命、不可能有菩薩, 另外亦沒有佛的覺悟可以成就, 因此周遍朝向 全宇宙的有情識生命体,發起大悲心求成佛。若有一個有生命未獲利益和安樂,便 等於自己所求菩提未得圓滿。如同花草的缺水土等條件一樣,決定不能有蔚然青綠 等美觀。由此, 菩薩要想得到上求的菩提圓滿, 必須先從事於普化有情識的生命。 要從同情一切苦惱生命的大悲普救心、才能確立菩提願、依願去修學菩提行、結果 方能達到菩提圓滿的。在菩薩的發心、原本既是為眾多生命的,即是願令一切生 命、未種菩提種子的去下種,已經下種的助令生芽、助令成熟、使令結果。總要來 說、菩薩的一舉一動,無非是普令人類及一切有情識的生命体,同樣得到究竟安樂 和幸福吧。

#### 三 菩薩的歷程

菩薩從十信中的初信心位,到等覺菩薩位,有五十五位的,歷程上時間是很長遠。程度上高低的相距亦是不同,雖然把幼稚園學生、和大學畢業後的研究院院士來做比較,仍然是不能夠作為譬喻的。佛經中有廣泛說明的、例如在華嚴經等都有詳盡的說明,在這裡不作具体的詳述了。

## 四 菩薩的資糧

菩薩既然將菩提圓滿作為目的,那就必要加倍勇猛精勤的修行、否則是不能生 效。在佛法中一切修行、都是依實相理開始修習的,心經說:『照見五蘊皆空』。 金剛經說:『無我相,無人相,無眾生相,無壽者相』。用這無相即實相的理念觀 察,破除無始時來的我執法執,才能修持布施等六種波羅密多。由這種種必需條件 的因緣關係牽聯合集,方能進入菩薩的深位。倘若使這種關聯條件缺脫一種,那前 途就有很多艱阻了。所以修持六波羅密法就是促進菩薩的深造、去達到圓滿的必要 資糧。修持這波羅密法,所有一切萬行萬德,沒有不包羅具足圓滿的。其中前三波 羅密法,屬於修福;第六波羅密屬於修慧;精進、禪定二種波羅密,通於福慧一 因為精進波羅密勤行策進,禪定波羅密集中凝固——故此修持六波羅密行,總括攝 一切萬德萬行。從這裏開始才是真能夠立大志願,忍苦耐勞,依法進修,勇猛不 怠,不論在家、出家、男子、女人,都可稱為菩薩了。這六度法,似乎完全出在佛 典上,其實早已經發現在中國古代賢哲的行為上、事業上或書籍裏,不過名義上大 同小異吧。孟子說: 『伊尹為聖之任者, 毅然以天下之飢溺為已飢溺』。為天下人 去犧牲一切,那就是檀那波羅密。伯夷叔齊聖人的清淨,惡言惡語不令入耳;還有非禮勿視、非禮勿聽、非禮勿言、非禮勿動的四勿,即和持戒義冥合。戒的消極方 面、是令一切惡不造,積極方面、使一切善完成,這就是尸波羅密。柳下惠聖人的 平和;及中國古時許多仁人君子,都能夠德潤於當世,名聲照於後世,他們度量的寬容閣大,就是忍辱波羅密。從前洪水泛濫,國人備受極大痛苦,大禹九載辛苦,才能治平水患,民眾咸得安樂,當他正在焦心苦志疏解水患的時候,忙碌得很、三次經過自己的家亦沒有進入、便掉頭工作去;和墨翟的摩頂放踵,畫夜不捨,自己勞苦到極點,這種為大眾服務的精神,就是精進波羅密。又如顏回的三月不違仁, 及心齋坐忘;還有古時候許多讀書人的常用靜坐法,這就是禪定波羅密。在孔、孟、老、莊一般賢哲,差不多對於一切事理都能通達,這種就是智慧波羅密。此中 所說及的古聖賢,雖然不過是菩薩行中的一德,亦即是中國的菩薩模範。依佛法來 說,他們可能是深位「菩薩」乘願再來,示現在人世間的。至於佛法來中國後,能 夠實行一二三德、以至六德齊修的很多,實難枚舉了!

#### 五 初心的修學

來聽講的各位,都是對於佛法有相當研究或信仰的,要知道學佛是地上菩薩所修學的稱呼;在我們薄地凡夫,最好改稱「學菩薩」。雖然「菩薩」亦是有神妙莫測的、例如不可思議的觀世音等大「菩薩」,但恐怕不容易學的,那麼最好學學上面所講、具一行一德的、可思議的各位菩薩。這是我們人人都能去學的,人人都可以做的「菩薩」,乃至全中國的人、全世界的人、華藏界中的人、盡虛空界的全部有情識生命体,都可以成為「菩薩」,那麼極樂世界就不一定在西方,十方世界和我們當處的世界,同樣都可以成為「菩薩」的和平安樂世界了!

上文譯本錄自太虛全書第四篇——菩薩——

# 生活與生死

## 二千零五年於多倫多

這題目主要是從佛出家的動機說起;因為現代思想上比較聰明的佛教徒,和西 方有智慧從事考究的學者,他們用比較科學的進化史眼光、去探討佛教、對於現代 南傳斯里蘭卡的巴利文系佛法,肯定說是原始佛教。說北傳梵文系的大乘佛法、和 佛對宇宙人生的哲理(論藏),都是在佛入滅後才生起的,因為北傳佛教在流佈的 過程中、先後和其他國家宗教和哲理融匯, 再經歷各時代, 才演進產生出來的。同 時說佛經中所說三界中有情識的生命、和三十七道品等法,都是在釋迦時代、一般 印度人流行的思想·佛教當年不同的地方有兩點:(一)否定有「我即梵梵即我」 的我体存在(二)不貪求欲樂、不執著苦行、不期待生天、不厭棄世間的中道解 脫·因此唯有「解決生死問題」的南傳(小乘)解脫,是佛陀的根本精神,這亦有 兩點理據的:一、釋迦出家修道的動機,是因為深感生老病死問題的困擾,二、釋 迦成佛的心境,是由觀察十二緣起成就的、後來說法時即四諦法,到涅槃時演繹成 三十七道品法,結集時成為戒定慧和解脫。因此在原始佛教結集成「經藏」和「律 藏」, (見呂澂印度佛教史略) 由此得知原始佛教的真相, 只是在「解脫生死的小 乘」。大乘說一切有情識生命体都可以成佛、和小乘大乘同源於佛說的源泉,便因 前說窒塞到沒有蹤跡可以尋覓了。一般西洋或崇洋的學者們、根據原始佛教便否認 佛學是適應一般人生的,只是為了出離世間、退歸於消滅吧!這種講話對佛教徒的 影響,實在非常深遠,結果為了「解決生活問題」,不得不別求其他途徑,這是嚴 重違害正法的。我過去從真實修証的歷程中、体會到平等的佛心,故此出來為大眾 演說佛法,但是對上來所流傳不正確的講話,實在不能不為過去、現在、末來一切 佛, 澄清上來智識份子所說的言論, 全部都是誣衊的妄語。

第一先說「釋迦出家修行的動機」;從這動機方面來說,除了上面所說、深感生老病死苦外,更有多方面的因素、引發出的問題須要解決,如在佛本行經記載:「太子出巡時,觀察農民生活實況、他們赤体辛勞,在烈日下工作,塵土坌身、汗流氣喘;耕牛拖著沉重犁田的工具,傷破皮肉、引致流血,農地上翻掘出來的泥土、出現許多小蟲,被雀鳥競飛吞啄取食·太子想到生命在生活中,就是這樣弱肉強食,深刻地感覺到生活是一個大問題,實在不能忽視的」。還有一個動機、在文獻中似乎有意無意忽略了·例如大乘佛法記錄釋迦年少時代、描述得像溫室裏的花朵,榮華富貴享受現成,從來不知道王宮以外的一切事物;十六歲結婚生子後、才增添了美滿的家庭生活,後來有機會出遊,才知到有生老病死這一回事的。這樣記錄太神話化了,我們眼見今日世界各國王室的成員、他們都是接受王室教育成長

的,對於政治、經濟、地理、歷史、禮儀、宗教、哲學、文學、民生、健康等種種學問,和体能上的訓練、都是充實而且健全的·當年的釋迦太子、自然是不會例外、他經常會到外面体察民情的,因為迦毘羅衛國、歷史上只是一個小國,如果和版圖最大的摩揭提國相比較、是千分不及一的。太子是富有智慧和愛心的青年,在列強虎視眈耽中、真能夠一無所知嗎?其實在他的內心深處;感覺戰爭是罪惡的、生命是寶貴的、階級制度是不平等的、哲學和宗教是不現實的、人的思想是不穩定的、多隨著環境轉變過去;自己快要登上王位,對這許多現實的問題、怎樣處理呢?誰人能夠給與自己忠告呢?於是他把自己的心聲告訴父王、希望能夠利用一些時間去探索,和尋找解決的方法。說直接一些、太子出家最主要的動機,是為了所有生命在生活上的問題、找尋根本解決的辦法。因為宇宙間生命不斷在生滅不停息,人類多在盲目生存中、生活時不顧慮其他生命互相殘、同時在生死中和諧生活見,這是悲慘現實的情況。應該怎樣可以做到各不相殘、同時在生死中和諧生活完。這是生活上的大問題、這是釋迦修行的動機,亦是大乘佛教的大悲心(大同情心)。接著他深入對「老病死」的体會、深感生命短促和危脆,於是決心捨離家國進修、爭取時間,就像世間人送子女到學校寄宿學習一樣。

釋迦修行的開始、可以說是在不影響他人生活、同時過自己個人新生活的体驗,在世間人一般的生活、都是藉著損害他人來使自己健康和快樂,這是勉強可以說得通;但事實上並不是這樣、今日世上的人,由損害和影響他人生命、只能夠延續自己生命在早晚間;同時亦不能逃避老病死的煎熬,這委實是可悲痛到極點的一釋迦毅然決定捨離家國、嘗試在不影響他人生活中自活,希望能夠明白人生道理、可以在各各互存的生活軌則中,去幫助慰勉世界上所有生活著的人。統括來說:佛出家修道的動機、純粹是為了解決生命與生命互不相殘而生存的生活,怎樣可以去轉變、使生命與生命互不相殘而生存生活呢?這就是由大乘佛教大同情心(大悲心)的激發,對宇宙和人生現實探討、如果徹底的明白,才能解決問題結懲所在的地方。換句話說:除了在無量無邊廣泛的生活問題上得到解決的辦法,就更沒有甚麼生死問題須要解決,因為生死問題、亦跟隨著解決生活問題得到解決的;生死問題不過是生活問題上的一節歷程吧!

其次說到「釋迦成佛時的心境」、是由觀察十二緣起成就,那是怎樣的一會事呢?十二緣起、是說明因緣因果的道理,在人生中是苦集二諦的表現。在順逆觀察的過程上、所觀察的不能離開能觀察想念,這是屬於意識相對的;在歷程和結果兩方面、都是依據修行動機的大同情心(大悲心)做出發點,經過身心理論的体驗和觀察;趨向善行中的信念(信)、勤奮(進)、專一(念)、安穩(定)、清晰(慧)、五方面都產生了力量(因位),到結果時成就佛的心境(果位)。所觀察一切不善業都止息了、即本來寂靜究竟的涅槃,能觀察的意識、這時轉成光明美善的智慧、周遍生命的大慈悲妙用,即佛果上的法身。具足斷智恩三德、又名法界、如來藏等名字。不過如果在小智慧的人、只側重在人生体會,從苦集二諦理中自求解脫、出離世間歸於消滅了。在大智慧的人、從人生廣涉宇宙萬有,在成就對人類生活問題解決偉大的事業後,是和釋迦成就佛果一樣境界的。因為隨智慧淺深不同、記錄下的經驗亦各不一樣,如阿含經和華嚴經就是例子。現在再用一事實來比喻;我們所見的太陽,現代人都知道是太陽系行星、其中一個行星;但是在過去人

的智慧、肯定山是高的、大地是平的、同時都是不動的,說太陽只是一個不大發光的球体、環繞高山旋轉·因此有日月繞須彌、人間分畫夜的說法,在過去有些經書、還繪劃出華藏世界安立圖;不過是在平面上分佈,這種觀念過去幾千年都沒有改變。現代人的常識;公認由理論和科學儀器的實驗、明白像地球同類的八個行星,都是同樣環繞太陽旋轉同時自轉的。在同一十二緣起的理論;南傳的記錄是原始佛教的阿含經,北傳的記錄是梵文本重重無盡的因行果証華嚴經·如果我們肯定說「釋迦成佛時的心境」,是由觀察十二緣起成就,因此否定大乘經不是佛說;那麼他們認為過去人認定環繞高山旋轉的太陽,絕對不是現在地球和各行星環繞的太陽嗎?誰是誰非?今日的小學生會告訴給你答案。

從上事例可以知得甚麼?是釋迦成佛解決了甚麼問題?那是生活上的問題、而 不是生死的問題, 因為生老病死、本來是不成問題的, 生活上問題解決, 生死問題 自然得到解決、為甚麼呢?老病死等所以成問題、是因為不明白宇宙人生真相;做 出殘害他人生命來換得自己的生活、是要付出艱苦的代價,到頭來仍是不能究竟解 決生活,因為這是單方面自私成見、所以成為問題,須要解決。到成佛的時候、清 楚明白宇宙人生的真相,本來就是智慧和幸福、永恒的和諧安樂。故此「損害他人 來為自己生活」的自私意識,便轉成沒有開始、結束、和時間空間的光明美滿完善 的生活,互相利益不相損害,浩無邊際、悠悠無盡的真理和現實無礙境界了。因為 生活問題得到解決,即是再沒有老病死等問題了。我們都知道:在世間上的人、雖 然都會說這一解決生活問題,但不管他們憑甚麼理念和論據,結果亦不過是藉行動 去損害對方,來穫得自身、民族的暫時生活吧! 在佛法中、是照顧到雙方現在和未 來的;一方面是全宇宙的人類不自相殘害、同時互相資益圓滿生活,對於所有未達 到圓滿解決生活的人; 在各別的同情心及能力能做到的、不損害他人的範圍內, 用 不同的合理生活方法生存、漸漸進化,到底亦得到同樣圓滿。因此我們應該在現實的人世間中,將不徹底解決生活的方法改革。佛法可以說是現實生活問題徹底解決 的方法,我們不應該用世間不徹底解決生活的方法、去解決生活的問題,反認定佛 法只是解决生死問題的方法。

佛法是解決生活問題的方法,而且是為全世界人類生活問題的徹底解決方法; 因此釋迦成佛後、仍然留在這個以爭奪殘害為生活的人間中,用不同的現實教育方 法,對不同的種族、宗教、階級、性別、學者、統治者們;使他們有效地明白生活 問題的現實和重要性,同時得到大眾的認同,不輟的革新、改良、進步,趨向圓滿 目標的種種不同和諧生活。釋迦成佛後的四十九年、勤勇不懈,就是為人類生活問 題;後來將他一生的事蹟和言說、記錄下來分成兩類,就是經藏和律藏。其中我們 現在能力範圍做得到的,各種合理生活、是互利而不是自私的、關於個人道德人格 方面,即是律藏。至於漸進達到圓滿生活的方法、隨時代適應改良進化,是關係到 知識學問、和智慧啟發,即是經藏。由此我們知道,佛和隨從他真正學習的同志, 他們生存的意趣和學習的目的,完全是為人生的、進化的、實証的,其中以解決人 類生活為最重要;主要是無私、互利共存、才有人生的安樂,乃至宇宙人生圓滿的 善善善善,但如釋迦修道的動機、不是為人類生活問題解決,只是為個人生死解脫的 善善善善善,也成佛所得到的、就應該等同死亡或退歸到消滅的境地,沒有須要繼續 生活下去,為甚麼他還留在人間四十九年?和隨從他真正學習的同志、遺下彰影在人間六種和合生活的芳型呢?現在我們應該清楚明白;佛法是將大乘放在主要的位置,個人的解脫、不過是附屬的效應·佛法所要解決的問題、是人類生活問題,生死只是宇宙人生循環的現象。括略再說一句:佛法是「由大同情心漸進的大慈悲心、和無私的理智、愛護所有的生命」吧!

這宇宙中的生命不停地生滅相續,到現在仍沿用互相殘害來過生活,這是由人隱蔽的自私心、對解決生活問題的自私意見出發,沒有明白緣起的自性、是沒有不變的實体。理性一點、在宇宙萬有重重無盡的法界中,抽出智慧利劍、揮向自私心,清除互相殘害生活的思想,便可以達到佛法愛護所有的生命的目的。可以這樣說:「愛護生命必須革命!殺盡自私心、才可以安樂地生活」。生命安樂便是永恆、再沒有甚麼老病死問題須要解決了。

上文譯本錄自太虛全書第二篇——生活與生死——

# 人生佛教開題

## 二千零五年於香港

#### 一 人生佛教的意趣

佛法是佛所證一切法的真實情況,亦是人類可以依循證得一切法真實情況的方法。同時,在佛親證的方面是證法,就佛對我們說的方面是教育法;佛自証是和真理一致的,對我們演說的是兼有和現實融匯統一性的,這是佛法大概的性質。

佛將自己所證一切法真實情況,對不同文化的人、運用不同技巧和方便施行教育,佛在世的時候、佛是一切教育法的根本;佛滅度後,隨從佛學的同志、便將佛所說的話,結集流傳在世間,這時才開始有佛教。初時由迦葉和阿難等人、綜合整理成阿含經,古譯名「法歸」,意思即一切佛法的匯歸。後經幾百年流傳,分別成為各種部派,到五六百年間、部派互相諍論,便不能得再見到佛法的真實情況,於是龍樹菩薩起來破斥,抉擇各部派,依般若義理寫出大智度論、中論等書,成為第二次的綜合整理。不過後來學習的人因為不明白其中真義,又再起紛爭,到八九百年間、又有無著菩薩出來,將瑜伽論等演述弘揚,成為第三次的綜合整理。這些都是印度佛法流傳之情形。可惜此後大小乘的紛爭仍然沒有止息,亦再沒有綜合研究和全面整理的人出現了,故此在印度的佛法漸由紛爭而至於滅亡。至於佛法流傳的地方,在斯里蘭卡有佛音的綜合整理,在中國有天台智者、賢首法藏等的綜合整理,西藏有著菩提道次第論的宗喀巴的綜合整理,這些都是各別地區根據佛法真理,一方適應時代和民情去進行,經這綜合整理後、才能夠盛行一地域的。到了今時今日,是人們必須依據全部佛陀真理來適應全世界人類時機,更要抉擇從前各時各地佛法中的精要,再作綜合整理,故此有「人生佛教」匯集的倡說。學習佛法的

人,縱然讀盡千經萬論,如果不能深入了解人生佛教,亦不過等於「買櫝還珠」!

#### 

「人生」這一名詞,消極方面是針對向來佛法流弊的,人生亦可說「生人」。 我國一向的佛法,可以分為「死人佛教」和「鬼神佛教」。向來學佛法的,以為只 要死的時候死得好,同時又要死了以後好,其實這並不是佛法的真義,不過是流布 上的一種演變罷了。還有些說: 佛法重在離開人世間的精神: 即死後不滅的精神, 具體的說即是靈魂,更具體的說,就是神鬼。由這民間習俗觀念影嚮,有些信佛的 人竟然希望死後要做個鬼享福,如過去上海某居士說「學佛法先要明鬼」,這即是 鬼本位論。不過我們如果要死得好,只要生存得好便可以:若要做個好鬼,只要生 時做個好人,所以若側重「死鬼」,不如重視「人生」。為甚麼這樣說呢?要知道 人和鬼,都同是生命体,至於死,不過是生的變化罷。我們現在是生命体中的人, 就應該依人生去做,去了解:去了解這一生,做好這一生人,這樣了死了鬼亦自然 在內,這是對向來肯定「死人佛教」和「鬼神佛教」的人、來講人生的佛教呵。這 好傢和孔子所說: 『未知生焉知死。未知人焉知鬼』的道理相混淆, 不過這只是消 極的方面,但還有積極方面的意義,就不限於儒家所講的了。因為我們要把人生擴 大起來,人只是生命体中的一類,在人類來說,我們是生命体人類代表;因為現在 是人類,現今切近一點來講人,亦即是講一切生命。在一切生命,有因為煩惱和行 為在六道流轉的凡夫,有遠離生死證得不生不滅的二乘聖人,亦有覺悟上進不退轉 的菩薩,還有智慧幸福圓滿的佛陀;故此人的生命——是輪迴六道纏縛的生命,二 乘是超越纏縛的生命,菩薩是覺悟的生命,佛陀是究竟圓滿的生命。所以這裏所說 的人,是不同儒家所說狹義的人。生、是指生的緣起,生的變易,生的轉化等,這 些都是包括在佛法的「生」義中。講到生的緣起,就是說在緣起中有生,即是生而 無生的因緣本空義理,更有無生而生的妙生義理,這就斷不是儒家所說的生義所能 說到的了。由此說來,死、實際即是生的一部分:我們要能夠了生,才能夠了死。 相反的,如果只了死,這不但不能夠了生,而且亦不能夠了死。所以,基於上面講 述的消極意義,既可以革除向來佛教的弊習,改善現實人生:再由擴大積極的意 義,能由人生通達一切生命的法界,緣生無生、無生妙生的真義,這是根據道理發 揮適應不同的機情、宣揚人生佛教的真義,學佛法的人是應該先對上來所說有正確 認識。

#### 三 人生佛教的目的和效果

如果依照佛法發心作預期的說明,就是目的;若就修行成功方面說,即是效果。此中效果,簡略可以分作四點來說:

- (一)、人生改善:一般佛經皆說到這種道理,就是人類五戒的善行,仁王十善的教化。改善人間,淨化人間,就是目的;由家庭倫常、社會經濟、教育、法律、政治、乃至國際的正義和公法,如果能夠本著佛教的精神從事,便可以臻於至善,減少人生的缺憾和痛苦。這些雖然亦是世間一般科學、哲學、和儒家等學術的共同目標,而佛教中有詳盡明白發揮特質的地方;本著這許多特質,進一步可以融攝科、哲、儒學等的特長,自可發揮無盡之效力。人生改善成功,就是效果。
- (二)、末來生命的殊勝:生命是無窮盡的長流,依循業力來受果報,生死死生,此界他趣,循環不息;依業力流轉努力向上的人,不單企圖人生改善,每多希望末來生命的殊勝,即是希望將來比現在人間來得更好。過去有句話:「山中無衲子,朝中無宰相」,這是基於末來生命殊勝為目標的努力所在,一般信佛教的人多是這樣。不過這種觀念並不是只限在人間,可以說是由人間向上推進到欲界、色界無色界等天,都是一樣。世間其他高等宗教,如基督教求生天國等,都是有同樣的目

的。

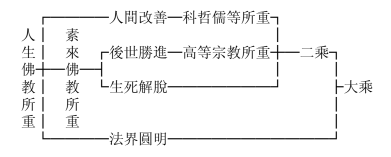
(三)、生死解脫 雛然明白末來生命的殊勝的重要,不過諸行無常,有漏都是痛苦,有生就不能不死,想住但諸有不住;仍然離不開三界循環,如果不努力達到澈底解脫生死的話、始終是在生死中流轉的,唯有截生死流,拔度苦海,登陸不生不滅的寂滅彼岸。依這目的努力所得的效果、就是羅漢,羅漢是我生已盡,梵行已立,所作己辦和不受後有,是佛法進一層的出離世間目的,亦是三乘修行人共同達到的效果,這不是世間一般宗教和學術所能逮及。

(四)、法界圓明 這是大乘佛法所特有的,二乘聖者雖然生死解脫,但仍然有所知障,沒有証得一切種智、和明白宇宙萬有真實情況;縱然略知真理空寂的一面,卻不是全面究竟的,因此對一切法不能圓滿通達。這就是二乘未得到法界圓明的缺點,亦即是菩薩成佛的特點。法界,即宇宙萬有一切法;圓明,即遠離了所知障的智慧。這智慧就是一切種智。或名無上菩提,或名妙覺佛果。其次、法界的解釋,即是法華經所說「唯佛與佛乃能究盡諸法實相」;圓明,亦即「佛之知見」。這是大乘由通達法界為目的、和圓滿明證後,即為大乘特有的效果。

上面四種人生佛教目的和效果,大概來說,通常五乘中的人乘,即第一的人生改善;天乘即第二的末來生命殊勝;至於二乘,是綜合第一第二加上第三的生死解脫;大乘是綜合前三、再加上第四法界圓明。不過中國向來所偏重的。大概是偏重於此中第二和第三,即淺近的求末來生命殊勝,高尚的求生死解脫。由於向來佛法多緣著這兩方向為目的,更加上修道的方便法門,綜合產生便有如淨土宗和密宗等,都成為一向盛行流傳的佛法了。

現在所講的人生佛教,是對治向來偏重的、如上節所說的兩種,故此特別推重人生佛教。側重於人生的改善,特出的地方,在人生改善時、發菩提心趣向大乘的佛果;其中消極的是對治佛法向來的流弊;積極的是依人生改善發菩提心。行菩薩道。其中亦自然融攝末來生命殊勝,和生死解脫的。所以人生佛教,是綜合全部佛法、適應現代時機的佛教。

下列圖表、說明人生佛教,從現實人生做基礎,圓解佛法真理,修學菩薩勝行,直達法界圓明的極果。即人即菩薩,進趣佛果,才是人生佛教不共的行果。



上文譯本錄自太虛全書第二篇——人生佛教開題

# 人生

# 二千零五年於香港

這篇文字是先提出「人生」兩個字的名義來說。

「人」是什麼?怎樣叫做「生」?這是兩個問題。一般人對人生的解釋,往往認為人生幾十年光陰、就是人生,大概把人作為「人的一生」、「人的生命」或「人的生活」罷了。現在說的人生,是應該分析來講。

第一、「人」是什麼?就是說人的名字,這名字中的人究竟是怎樣?依照中國 的人字,是象形的,所以首先可以說人是一個有形體的。但是有形體僅足以區別沒 有形體的虛空吧,其他的動植礦物等、都是有形體的,又怎樣從有形體中顯出這名 字的人呢?於是就由形體上顯然不同處,說人是「自然主義的宇宙下那個渺小的兩 手動物 | ——胡谪之語——。這亦不過在動物中加有兩手的符號罷了,其他的就作 用來說,亦可說人是能用火或用鐵器的動物,或說人是能有言語文字的動物,這亦 是就其中多種作用為符號,方便分別所以說是人。其實有各種作用的亦不必一定是 人——如鳥亦有能說話等——,同時沒有多種作用的亦未嘗不是人。大致上說都公 認人是動物的一類,人類所表現的常性就是在作用和活動,不過動物中如象馬等皆 有活動和作用,難道象馬等亦可以叫牠做人嗎?我想這方面大家都會反對罷!於是 有人說人是有形体不同虛空,而且有生機不同土石,人是有形體有生機、有活動作 用的動物不同草木,又有群体的政治和理性道德,所以不同禽獸。講到群体的政治 和理性的道德,可以說這在動中嶄然顯出人的不共性了。所以說: 『天地之性人為 貴』。又說: 『人為萬物靈長』。古人說做人要有理性和道德, 即現在所講做人要 有人格,就是從理性中發揮道德來完成人格的人。這種人格是尊重的,不同禽獸 的。這種內具的理性道德發現於人倫的群眾,即禮法政治等。儒家所說的「仁」。 最足表明人的性德,孟子說:『仁者,人也』。子思說:『人者,仁也』。孔子 說: 『克己復禮為仁』。這仁字是指人的性德。亦可指君子或成人的,如孔子說: 『君子而不仁者有矣,未有小人而仁者也』。這樣觀察,古時賢哲很注重有性德人 格的人,所以人是應該保持仁的理性和道德,才能夠不失去人所以做人的德性。如 果不是的話,不但不能養成為有德性的仁人,而且人與人就不免發生種種衝突殘害 不仁的事。放眼觀看,現在世界人類的悲慘現象,即由沒有完成人格的仁人,沒有 成人,所以不能夠盡行人道。

上面雖然略說人的名字中的人大概,但是在佛法中說人即忍意,說人世的苦是這些人偏能忍受得住。這個忍字,是存有譏諷人不知厭離苦和求出苦的意思,這是屬於三乘共教方面的。若在大乘義理,可說是菩薩難忍能忍、難行能行的堅忍精進美德。但在佛法對人的看法,人祇是十八界、十二處、五蘊、六大等緣的和合相,如果離去上列眾多緣的和合,其實是無人可得的。從五蘊等和合相假說為一個人,但是五蘊等又是刹那生滅的,故此人類是相續——生滅——的假相。人的名字中的人,不過是相續和合的假相,金剛經說: 『無人相』,是說明人本來沒有真實的,只是不同的和合相續假相罷。既然是和合相續的假相,那麼本來就沒有固定不變的人、便容易明白,可以說「人假無人」。

第二、怎樣叫做「生」?生的定義,是對滅來說的,滅是滅去,生是生起,從 無到有是生,從有到無是滅,這種說法是普通人共識的。不過還有另一種解說,生 和死是相對,用死來對生,那麼生分明是一種生活、生長的意思。生活的生,是能 相續增長有變化的。所以生的是不會立即死亡,必定有住(存在)異(變化)兩種 歷程,因此有生、住、異、滅、四相的述語,說明從生到滅中間必定經過存在的 住,和變化的異才滅的。生死的生,是包含生、住、異才說生,異滅名死,所以和 生滅的生不同。講到從無至有的生,必定有能生和所生、才成立生的意義。如無能 生、即無所生的,即不能說有「從無至有」的生。但怎樣說明所生的又能生呢?如 果說是從自生, 既然未生怎樣可以說有自体呢? 如果說是從他生, 此中所說的他必 須和自体相對,當自体還沒有的時候、怎可以說有他呢?他既然沒有,又怎樣有能 生?如果說是自他共生,在未生的時候、是無自亦無他的。又怎樣可說有自他共 生?如果說沒有能生便有生,那麼虚空為甚麼不生出人來呢?自生、他生、共生、 無因生都不得說是有生,故此只得說是「緣生」,從眾多輔助條件和合產生。所以 說是「緣牛」,緣牛的根本是沒有(空)的,因為真實沒有能牛、所牛可以界劃。 不過假借文字來表達說此法是所生,當觀察此法的真實時、唯有眾多的輔助條件; 所以說眾緣為能生,眾緣全体就是此法。在眾緣和此法同樣是眾緣所生法,此法和 眾緣亦同樣是能生的眾緣,互相攝入交遍,重重無盡,故此說「生空無生」。

依照以上所講來看,「人生」的意義亦大概可以明白,現在列出幾點作一結 論。

- 一、「人」是什麼?是精神物資和合相續的假相——故說人假無人。
- 二、怎樣叫做「生」?是眾緣交遍涉入同時是互融的空性——故說生空無生。
- 三、怎樣做「人」? 尊重仁慈和堅忍精進的人格, 啟發人人本具的性德, 做成一個能 夠仁慈、堅忍、精進的「仁人」。
- 四、「人生」是為了什麼?目的是造成人人能夠仁慈、堅忍、精進的人格,去真實證明「人假無人」、「生空無生」的人生真相,一同完成正覺的佛果。

上文譯本錄自太虛全書第二篇——人生——

# 人生進善的階段

## 二千零五年於香港

「人生進善的階段」這題目,可以分開兩節來說,一、人生的解析,二、進善的階段。

#### 一 人生的解析

照通常的解釋,人生就是人的一生。人生究竟是什麼?現在先分作兩方面來說明:

- (一)理性方面,理是普遍貫通的,和理性相對的就是事實情況。我們如果把人生解析起來,可以分作理性與事實情況兩部分。
- (二)事實情況方面,就是事實上的人生情況,在這事實情況部分,依此來顯示出 我們是人的,這就是事實情況。在這事實情況部分,又可以分成三類:

甲、根塵: 根塵是佛書上常見的名詞,根就是眼、耳、鼻、舌、身五根,普通稱為五官。和五根相對的是五塵,耳聽到的名聲塵,眼見到的名色塵,鼻嗅到的名香塵,舌分辨的名味塵,身体接觸到的名觸塵,還有一部分的名法塵。這五根、六塵,是人生中分析出來的物質部分。

乙、心識:關於心識的分析,首先要知道人生不但有物質的部分,而且還有精神的部

分,心識是人生的精神現象。分析來講,可以分成四類:

- (一)前五識,即由眼、耳、鼻、舌、身五根發生出來的五種不同知識,五識 是根據五根存在才發生的,所以不能獨自存在。
- (二)意識,這意識就是第六識,前五識僅有感覺,但這第六識能構成有系統的知識和思想,來完成人生的一切。對於人生的精神部分,如果詳細的分析起來,還不止這樣:五識所依靠有意識,但意識背後還有意根。
- (三)意根。如見色依靠眼根,聽聲依靠耳根,所以意識並不是憑空發生出來的,它是依靠意根發生的。
- (四)在意根後面,還有一個識名藏識。這個藏識,什麼都被他所包藏,和庫藏一樣。無論什麼東西,都可以包括在裏面,等到要用的時候,便一樣一樣拿出來。譬如十年二十年前所經過的事情,到了現在,如果要用著它就馬上可以把它重現出來,宛然和目前所做的一樣;這就是藏識的功能。無所不包羅、無所不收藏的藏識,是廣博無涯的,它是意根最親切的根,同時是意根緊緊執著的東西,是意根極、心識離合變化表現出來的,是沒有獨立的性質。在事實情況中,最重要的還是心識,心識中還有心所:在意識上所起的心理作用是很多的,這就是五十一心所有法;在前五識,共有三十四種心所有法;在意根有十八種心所有法;在藏識上最少,祗有五種心所有法。如果要詳細的解說,佛書中有一部比較清楚的百法明門論。如果講到許多心所有法分配到各心識的,還有一部八識規矩頌。

現在,再將人生的善和不善,區別分析一下。人生所說的善,是能夠使本身的性質成為純粹優美,同時能夠領導大眾,為大眾解除痛苦,得到安寧利樂,就名「善」。和善相反的,就名「不善」。在這善和不善的兩者中間,有一種名「非善非不善」的,佛書上稱它名「無記」,因為沒有辦法來記別它是善和不善的。包括這善、不善和無記而最複雜的,首推是意識,意識的變化很多。意根的性質最為特別,它不是善和不善,所以可以稱它是「無記」;它雖然是「無記」,而它的性質是暗蔽的,如暗室一樣,是有覆蔽性。藏識和根塵,亦同樣是無記性。至於理性,本來是清淨的。事實情況雖然不是清淨,但可以用改造的方法來使它清淨,因此亦可以說是可能清淨的。

#### 二 進善的階段

古今的聖賢豪傑,他們對人生都抱負有一種改良的目標,努力進行改善。他們改善的階段,大約可以分為下列五種:

- (一)、生活的改善 這世界上的人,離不開經濟和政治:人群的社會生活,非經濟不能為功;至於政治,它能夠調劑保障人群社會生活的安寧。所以,我們要改善人生,首先要改善經濟和政治,亦可以說是人生根塵部分的改善。
- (二)、德行的改善 這就是道德行為的改善。在佛學上說起來,就是戒律,比較生活的改善還要密切。孔子說: 非禮勿視, 非禮勿聽, 他就是叫人提高人格, 成就德行。所以德行的改善, 就是倫理道德, 對於人生的改善、乃至人身五根前六識的分齊。
- (三)、定心的改進 前面所講的德行,在佛學上名戒律,它自有充分的力量來規範我們,改善我們,但還不能把我們提高到超人的地位。這因為在道德行為的改善上,祗做到五根六識的改善,還不能將這最複雜最活動、而最富創造力的意識,集中在一處來積極改善的原故。所以、定心最著重於意識;定就是將心的力量集中統一起來,所以定心的改進更為深刻。本來定心改進,又可以叫做精神上的修養,中國古時候的道家,亦都有這種精神修養的。假使能夠修得禪定初步的功夫,差不多是進入了定心的世界,定心世界和現在的世界性質完全不同,因為它是超過欲界以外的色無色界,於是這個人就到達了超人生的地位。但這還不過是第三種階段,祗能做到意識分位上的改善,沒有把意根改善過來。
- 〔四〕、淨慧的改進 淨慧是證明本來清淨理性的真慧,它能消滅照破一般的黑暗、使令暗室光明起來。在前面已經說過,意根是黑暗得像暗室一樣,所以必須用淨慧的光明來消滅照破這種黑暗,使意根澈底澄清起來。永遠清淨,即所謂轉六七識成為妙觀察智、平等性智。如果一個人能夠做到這一步,他已經成為超超人,或成為菩薩了。這是人生進修中的第四階段。
- 〔五〕、淨善的圓滿 如果進修到這樣地步,還決不能就此中止,必須要更進一步,使無記的藏識和根塵澈底改善、務使達到第五階段淨善的圓滿。因為意根雖然經過努力的改善,但是藏識根塵還未澈底清淨,所以還要更加努力,進一步到達淨善的圓滿階段。到了這個時間,纔算是到達了佛學上人生進善的究竟,同時這個人就可以被稱為佛了。

上文譯本錄自太虛全書第二篇——人生進善之階段——

# 人生的佛教

## 二千零五年於香港

現在中國和世界上所有的人類,經過第二次世界大戰的痛苦,大家都希望社會安定,世界和平,長遠下去、再不要受戰爭的災難,這是人人普遍的心理!美國總統杜魯門說:『在今日高度科學發展情形下,極須要高度的道德來配合,重造和平幸福的世界』。因為科學的發展,製造出新式武器,假如不用道德運作、駕御,將來為害人間就更加厲害,這樣只有高度昌明道德性的宗教、才可以荷負得起這重擔。今日世界上三大宗教,其中以佛教教義博大精深,最適合人類實際生活道德,實際上是足以彌補科學的偏差,止息戰爭的禍根,來維持世界的永久和平幸福。因為佛教的本質,是平實切近適合現實人生的,不可以因為中國流傳的習俗習慣、來誤會佛教是既玄虛又渺茫的;如果人類在現實生活中了解實踐,合理化,道德化,就是佛教了。所以現在這「人生的佛教」題目,拿上來和各位平平實實地談談。

在人類生活中,做到一切思想行為漸漸合理,這就是明白了佛教,也就是實踐了佛教。因為佛陀教人持戒修善,息滅煩惱,就是使人類的生活合理化。亦是人類生活中可以共同通行的方法,這便是道德;相反的互相欺詐、淫亂、爭奪、殺害,全是不道德的行為。佛法是切實的指導改進,使人類互相推誠、仁愛、謙讓、扶助,這就是學佛的第一步。學佛,並不一定要住在寺廟裏、做和尚、敲木魚,如果能夠在社會中、時時刻刻把佛法作為軌範,日漸進於道德化的生活,就是學佛。

我們將合理的思想,道德的行為,推動整個人生向上邁進、向上發展,亦即是菩薩,亦是一般所謂賢人君子;再向上進步到最高峰,就是佛,亦即一般人公認的大聖人。故此佛和菩薩,並不是離奇古怪的、神秘的,實在是人類生活向上進步的聖人賢人。佛教,並不是脫離世間一切因果法則及物質環境,而且不單是精神的;亦不是專為念經拜懺超度鬼靈的,更不是單為死後來設的。佛教是在整個人類社會中,改善人生的生活行為,使趨向合理化、道德化,不斷的昇華進步,這才是真實的佛教。

人生的解釋:狹義方面說,是人類整個的生活;廣義方面說,人是人類,生是 九法界的生命。人類是九法界一切生命的中樞,一個念頭墜落便是四種惡趣,一個 念頭向上便生天和三賢十聖,故此人類可以作為九法界生命的總代表,亦是九法界 生命的轉懷點。

全宇宙中一切的存在,完全是眾多輔助條件和合產生的,由於和合關係的相續,流佈為宇宙間一切存在的事物。一切存在中,有一部分是有情識的生命;這一切有情識的生命,具有情感和意識的,這是指苦趣、鬼趣、畜生、阿修羅、人和天等六種。其中的人類,是六種生命中具有聰明才智的一類,古語說:「人為萬物之靈」。因為人太靈活的緣故,所以向上容易,向下亦容易,人做得不好就會墮落,做得好就可以向上昇。縱使不能向上,亦總要保持做人的本分,不要墮落才好呵!

人生,不論古今中外的宗教賢哲,都是教人向善,對人做善事,向上進步去養成完美的人格;增益人類共同的生活,求取和平、安樂。佛教對於充實人生道德,極為注重,人生佛教尤其以此為基本。依佛教進修。是可以由人生進升到三界不同的天界,或出世三乘的羅漢、辟支佛、菩薩。即通常所謂依五戒進修十善、四禪、八定便生天,觀察四諦理成就羅漢,明悟十二因緣得成辟支佛,修六度萬行即為菩薩。或在天及三乘加功策行,成大菩薩,以大願大悲,周遍一切世界幫助其他的生

命,即成為遍在三乘六趣的大菩薩。再由大菩薩積功累德,福慧圓滿,便證入盡善 盡美正等正覺的佛果。佛果,即是以全宇宙、盡虚空、遍法界究竟清淨為体,亦是 人生煩惱痛苦完全消滅,到最合理最道德的、和平安樂的境界。

由上來觀察:人向下成一切有情識的生命,人向上成天及三乘、菩薩、佛。上下都是依人生才成就,可見人生的重要性。我們應該依從佛的教育法,在人類生活中,把一切思想行為合理化、道德化、佛法化、漸漸向上進步,由學菩薩直至成佛,才是人生最大的意義和價值。

佛教,狹義方面說,佛是釋迦牟尼佛,教是釋迦佛所說的教育法、亦即是三藏十二部的學理,亦有稱做「佛學」。廣義方面說,一切有情識的生命皆是佛,一切世間人和生命体的思想行為、精神物質、正報和依報的一切所有,總是沒有離開佛說的因果法則,故亦名「佛法」。所以、普遍來講,佛教是一切有情識生命所依的佛教;切近來說,就是「人生的佛教」。

上文譯本錄自太虛全書第二篇——人生的佛教——

# 人生佛教的道德

- 二千零五年於多倫多
- 一 認為佛法是非倫理非人生的錯誤

- 二 生命升沉是以人為樞紐
- 三 人在一切生命中最富創造力
- 四 佛法中五乘共法最重人生道德
- 五 善生經的六方和儒家五倫
- 六 人生道德的十善和五常
- 七 將自他雙方現在未來的均益向善
- 八 自他俱利的精義
- 九 不害他和能利他就是道德

人生佛教的道德,即是從佛教的立場和觀點出發,略說人生道德的大概。

## 一 認為佛法是非倫理非人生的錯誤

在中國,向來有許多學者和一般的人,因為沒有了解佛法,就對佛法作種種誤會的批評,認為佛教是非倫理的、非人生的;尤其是近年來講中國哲學和人生哲學的學者們,誤解得更加利害。實則佛陀的說法,在動機雖然是很廣大的——普為一切生命,但是說法的中心對象,仍然在人類,故佛法實在是人類生命的佛法,佛所說的一切學理和道德,都是不離開人間的。所以一般說佛法非倫理、非人生,祇要是稍稍有研究過佛法的人,一聽就知道他們是錯誤。

# 二 生命升沈是以人為樞紐

依佛經說,一切生命都是佛陀說法教化的對象。一切生命,是包括了一切的動物,動物中有人類及更上等的和其他低等的動物,故此佛所教化的對象是很複雜的,有知識程度比人類下幾等的,亦有知識程度超越人類以上的。雖然如此,但是以人類為一切生命上下升沈的總樞紐。因為在人類中不努力行善便會墮落,就成為很愚蠢的知識、程度不及人類的低等動物;若在人類中更求精進修養的向上,那就成為思想和智慧等、都超越人類的生命了;可知上升下沈的樞紐,完全操在人類。那麼、我們應該怎樣注意人類才好呢!

#### 三 人在一切生命中最富創造力

所以要特重點在人類,就如俗語所謂「人為萬物之靈」,因人類在一切生命的動物中,意識上是多自由活動的力量,富於創造性,多聞博學,知識深刻。對於古人遺流下來的一切文化道德等等,不但能完全接受過來,同時還能在其中有思考力,生起一種是否確實的揀擇真理的作用。故此人類雖然是許多生命中的一類,但是高過其他的生命,能將知識研究一切事物,並且能夠杷多人的知識來作種種交換互助,在交換互助中完成創造的進步。佛就是觀察到人類生命有這種特殊的力量。所以在人類中現身說法度人了。

#### 四 佛法中五乘共法最重人生道德

佛說的一切教法,可總括為三類:一、大乘教法,二、三乘教法,三、五乘共法。在五乘共法的教義,是說明由人乘進到天乘和聲聞乘、緣覺乘、菩薩佛乘的進化論,而以人生為進化的基礎。這五乘教法最注重在人生道德,是五乘人所共同修學,所以叫做五乘共法。普通人批評佛法是非人生、非倫理,是因為他們對於佛法只知出世的三乘教法,而沒有了解到普遍的大乘教法和五乘共法的意義。其實、佛法的根本在於五乘教法,就是重在說明人生的道德——教人應該怎樣養成善良的思想和善良的行為,才算是人生社會合於理性的道德。那麼,批評佛法是非倫理、非人生的謬見,亦可以不攻自破的。

#### 五 善生經的六方和儒家五倫

在許多佛經中,有一部叫做善生經。善生是佛世時一個長者的名字,因為佛和 此人講說此經,故就以人名做經名。善的意義即是道德,是說明人類由善業為因得 生為人類,是由於過去善行的因、所以得到現在善行的果,人類的生命便在這善因 善果中保存著、維持著。但要把這善因善果的生命繼續維持到將來,使令不失,那 就依然需要善行的道德,因為這完全是善良道德的結果,若沒有善良的道德,便會 墮落到失卻人的生命了。善生經還說明禮拜六方的意義。因為印度當時有禮拜六方 的風俗。佛因此隨機說明禮拜東南西北上下六方,各有不同的意義:禮拜東方時如 禮父母, 應生孝敬的心: 禮拜南方時如禮師長, 應起敬重的心: 禮拜西方時如禮夫 婦,夫婦間應當和睦與愛敬;禮拜北方時如禮君臣,應明白君臣相資相助相濟相成 的道理; 禮拜下方時如禮主僕。須知主慈僕從的意義; 禮拜上方時如禮神聖, 對於 一切宗教所崇奉的、佛和聖賢等要具有正當的認識、崇仰和敬禮。這樣、東方如父 子,南方如師弟,西方如夫婦,北方如君臣,下方如主僕,上方如宗教;人生在六 方中,便時時刻刻可以產生出敬愛的心,這敬愛心的維持和不失,人生就時時刻刻 在道德中過生活了。儒家所說君臣、父子、兄弟、夫婦、朋友的五倫,即是從人和 人之間的關係上,產生出這五種最適宜最合理的行誼,故此說是倫理。他與善生經 六方的意義頗為相類,如君臣、父子、夫婦都是相同;師長、主僕等的禮義,即可 攝入朋友、兄弟之中的。所以善生經的六方和儒家的五倫,對於人生倫理道德的發 明,實有過之而無不及的。那麼、儒家的五倫既然是人生倫理道德,佛說的六方又 何嘗不是人生倫理道德呢?

# 六 人生道德的十善和五常

佛教的人生道德標準,便是十善。十善從消極的方面說:一、不殘酷殺害生命,二、不偷盜他人的財物,三、不邪淫別人的妻女;這是從身體行為動作上說的。還有在口頭言語上的,另有四種:一、不說謊話,二、不綺語,三、不兩邊搬播弄是非,四、不惡口罵人。在意識上,亦有三種:一、不起非分的貪求,要達到一種目的,必須選擇正當的手段和方法;二、對一切人和一切事不起瞋恨心,這反面即是慈悲和平;三、對於一切學問,必須用廣大的智慧求充分的了解,不局偏在一隅,自作愚癡。這是從消極邊說,若從積極邊說,上面的十善即是仁、義、禮、信、智的五常:不殘殺即仁愛;不偷盜即義利;不邪淫即是禮;不妄言、不綺語、不兩舌、不惡口四種即是信;意識上的不貪、不瞋、不癡這三種就是智。可知佛教的十善道德,就是儒家的五種倫常道德,而且是更加周密詳盡的。

### 七 將自他雙方現在未來均益向善

上面曾說善生、十善,這善字,便是佛陀用來發揮人生道德的根據。但佛教所說的善,究竟到如何程度纔算是善呢?善的定義又如何呢?簡單點說,我們平常在行坐語默、出入往還之間,凡是起一念行一事,於自己於他人有利而無害、有益而無損的,不但現在如此,即使未來亦是如此,在現在未來二個時期中,都合於自他兩利的原則,這便是對於善字所下的定義,亦是佛教說一切道德的基礎。

#### 八 自他俱利的精義

佛經中常說:我們做一切事業,都要自利利他。這自利利他表現在行事上,就 是道德的行為。若說明它,是有很精微的意義,和前面說的六方、十善、五倫、五 常的人生道德比較起來,要更來得普遍和適宜。因為自他的範疇,應用非常廣大, 如把一人單位為自,那麼其他的人都是他;不但其他人類是他,而且所有一切生命 都屬於他;此中意義非常廣泛和普遍,無處不適用。不但他義是這樣,在一人單位的自、一義亦非常普遍。如以一人單位為自,則餘人為他;若以中華民族單位為自,則國際的其餘各民族為他;再擴展到以全人類單位為自,則其餘生命為他。這樣例知自他是從相對上顯明,並沒有固定的範圍,雖然沒有固定的範圍,在其中自自他他在相對時、是各有其分齊,毫不紊亂,如人和人間的自他,國和國間的自他。本著這種自他觀念,一切有所作所為,都是把自他兩利為前提。知道自他普遍的原則,就可以做到自利利他了。

### 九 不害他及能利他就是道德

從自他兩利的道德的標準上。依於佛典說明道德的行為,所有一切行為是害他 的、即是兩害,一切行為是利他的即是兩利。故此佛教的道德行為,不害他是消極 的道德,能利他為積極的道德:這就是佛教人生道德的結論。

上文譯本錄自太虛全書第二篇——佛學之人生道德——

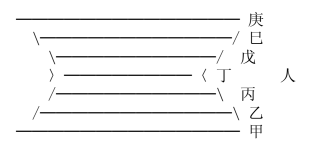
# 人生佛教和金字塔進化論

# 二千零五年於香港

- 一 人生佛教的層次
  - 甲 無始終無邊中的宇宙事變
  - 乙 事變中的生命業果相續
  - 丙 生命業果相續流轉中的人生
  - 丁 生命流轉中繼善成性的人生

- 戊 人生向上勝進中的超人
- 已 人生向上進化到不退轉地菩薩
- 庚 無始終無邊中的宇宙完美人生(佛)
- 二 人生佛教次和金字塔進化論的比較

## 一 人生佛教的層次



第一圖表的七條橫線,是表示人生佛教的七個層次。這種次第含有高度和廣度 的意義;高度方面,是指它理性的高低淺深來說,亦可說為深度。廣度方面,即指 它範圍來說,亦即表示它量的大小。現在逐層分別來說明:

### 甲 無始終無邊中的宇宙事變

說到宇宙事變,即是說明宇宙萬有的一切法,時間空間即事變分位,宇宙即包括一切法,即是有變化有生滅的事事物物。一切有生滅變化的法,即是無常諸行,諸行是指一切有為法,因本身有生住異滅的變化,故說是「行」,無常是說一切有為法的時刻在變化,在時間上找不到它的開始和終止,在空間裹尋不到它的中間和邊際。如果更進一步放寬來說,亦是無我的一切法,並且將無為法包括在其中了。故此無始終無邊中的宇宙事變,括盡了有為無為一切法。換一個名辭,亦可說是緣起性空法,唯識宗的性相法,華嚴宗的五重法界,法華宗的三千性相,在範圍上更加廣闊,故此初

層(甲)的線亦最長。

#### 乙 事變中的生命業果相續

在無常諸行和無我諸法中、盡一切法宇宙事變裏面,特別提出有情世間的生命來說,這層是把生命作為中心,將有機的生命為重點,在生命上建立一切,這層度比初層稍微狹小。這兩層如果用天台學者所說的「百界千如的三千性相」來說,在第一層的宇宙事變,可以一總包括三千性相。三千性相即是國土一千,生命一千,五蘊等法各一千,總名稱作三千性相。性相等百界千如即是諸法實相,這種境界是唯佛與佛乃能究竟。第二層(乙)注重生命世間,特別說出生命一千性相的。但生命亦不能離開依報國土的器世間、和生命所依的五蘊等,不過此階段特別把生命做中心罷了。細心研究這生命相續,是由造業感果轉展不息,故此生命的生死流轉相續亦不息。由前世造業感今生的果報,今生造業又招來生受果,故此有情流轉三界出沒四生,都是三世業果的相繼。在教理上特別顯示的,即是十二有支緣起,說生命的生死流轉因果。由此廣推到一切法的緣起、亦不出這十二有支。生命的每個報身,是由各人的自業所感得,依報的器界國土,亦是許多生命的共業所招感,有成住壞空的生滅相續。五蘊等一切法,是自共同業果的相續,又即五蘊等的積聚;試分析生命的本身,全是五蘊法等的組合體。這層因為以生命為中心,故線稍短,來表示量較狹。

#### 丙 生命業果相續流轉中的人生

在生命業果相續中,特別提出人生來說;在生命界裏人類算是最靈活的,由有情各自造業感受個別果報的身体,由共同造業感受總報的世界國土。而人類的創造力強,此層特別注重人生。在生命流轉中來看人生,人生的向下有三惡趣,向上有天趣,中間是人的地位,好像一切都是為人生設施的,人生的力量不可思議,成凡成聖皆是人所自作的。故此佛陀現身人間,說法教育我們,由人成佛。能夠聽聞佛法受持和學修的,亦是人類,這層以人為中心去看一切生命的業果相續流轉生死,特別講明人生因果,故此比上一層(乙)更為狹小。

#### 丁 生命流轉中繼善成性的人生

在易經裏有兩句嘉言說:「繼之者善,成之者性」:是說明人生能將繼善成性 為最善最美的標準,這種學說在紛紜繁變的人類世界中,推崇到是最適當的格言, 在講世間法的學說裏、亦算是最完滿的哲學了。這兩句話在佛法來說,可以證明生 命業果相續中,人生是過去做善業所感,造了人的業因,現在受人的果報,人生的 業因、即是由各人三業運作的五戒十善等事行,此三業事行是善的,故此感得人生 的善果。在中國的儒家說人性是善的,將此善性繼續去擴大,成賢成聖都是這樣得 來的。孟子說: 「人異於禽獸者幾希」? 即是說兩者的距離、相差不遠、那就要看 能否繼善到此「幾希」中擴充的。來完成人性建立完滿的人格,如果繼之者善、所 成之者性的。在人生中最重要的是善、必須假借繼善的功力、才能成就完滿善性的 人生,即是依繼善成性的行為,造五戒十善的行為,將這善的人生因果律,成就人 性完全的善性。這層成立人生果報,繼續修善,完全以人為中心,其他一切環境, 亦是完全以人的用功致力、才達到人的美善。這種道理是儒家的特長,在佛教向來 將這點忽略了。 尤其是中國的佛法, 因為儒家已有詳細的發揮, 以為佛法不須重 視。現在講人生佛教特將這點提出來,依人的果報修改人的事業行為,使相續不失 人身, 用作進修的基礎, 故此寬度比較上下三層的廣度是最狹, 這是人生的樞紐, 成為凡夫抑作佛、都是在人造轉捩點,所以人生佛教的重心便在這裡。故此這一層 是最重要。

#### 戊 人生向上勝進中的超人

這裏的超人包括天界的天神,但是為甚麼不用天神的名目呢?因為這層比「天」界天的「神」範圍更寬廣,只要超出人類以上的都是。這方面可以包括三界諸天、和三乘初發心的修行人,如果二乘人還沒有得到四果的時候,仍然是不出離人類和欲界色界天,在大乘菩薩們修行亦在人天中成就,故此超人的包括很寬廣;由人修行進步到超人的勝行,或是三界裏的天神,或是出世的二乘賢聖,或是大乘的菩薩行,都是從人成的。這是人中的向上前進,故此這一層量度又稍放寬。

#### 巳 人生向上進化到不退轉地菩薩

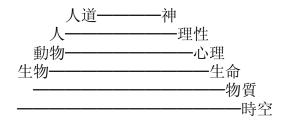
殊勝進化中的超人,修大乘行的達到不退轉的地位,是二乘聖人的極果,因為 菩薩聖位亦可以包括二乘聖人;大乘聖者所修菩薩行,是教化一切生命,為了利益 生命的原故,周遍進入三界五趣中,除了佛的法界以外,其餘的九法界的生命、都 是菩薩修行化育的領域;位置是在九法界的最上位,和第十的佛法界相近了。

#### 庚 無始終無邊中的宇宙完美人生——佛

這一層和最初層(甲)一樣寬,但是和初層是不同的,這是佛陀證到的、無上正等正覺的最高境界,一切法的範圍有多大、在佛的智境亦有多大,窮盡一切法的邊際,就是佛的智慧本体邊際。這一層是最寬廣,中間人的一層(丁)是最狹,因

屬人生佛教所要特別提出來討論要點,是為了適應現今世界人類的需要,作為人的立足點,這不但不是人生究竟的目的,因為究竟的目的是在成佛。這是佛教特有的趨向,和儒家是不相同;儒家在這七層中,前三層和後層都是兼顧不到的,即所謂「六合之外,存而不論。只是僅可以顧到人事,人間以外的事,就存而不論了。故此在中間(丁)的一層最狹,特別表示明白儒家的道理僅說到人世間的,是沒有佛法的廣度,尤其是沒有佛法的高度和深度。故此在人間、和人所依止的一切法,一切生命,不能夠深切地明白徹底。在超人的三界天人,三乘的聖者,菩薩的境界,和究竟的佛境界,都完全沒有知道的。故此佛教和儒教是不同,又向來儒家常說佛法厭世和忽略人生,現在特別提倡是人生佛教,注重人生的因果業報,繼善成性和達到佛的極果。另一方面又指明儒家的道理、是不及佛法的宏廣高深的。

#### 二 人生佛教層次和金字塔進化論的比觀



這一圖表是金字塔進化論的層次,金字塔進化論是英國人穆耿亞歷山大所發明 的. 是英國近代的一派哲學. 在理論上是綜合現代科學的成果、和各派哲學及宗教 哲學的所長組成的,是很有層次系統的新哲學。有人說我的人生佛教的層次、和亞 氏的金字塔進化論的層次相仿同,其實不是的,他的次第是金字塔模式的上小下 大. 我的人生佛教次第是上下大而中間小. 不單只是形式上的不同. 尤其是內容就 更判若雲泥了。他的最底一層的基礎,是在無限或有限的時間和空間上建立的,似 乎更加和人生佛教的(甲)層、「無始終無邊中」宇宙的意思相同,但我說的是包 括一切「宇宙事變」的現實法,他只是一個空洞的時空的虛架子。他的第二層是物 質. 亦只是時間空間中的單純物質. 這是和佛法所說的色法相同. 色法即是有質礙 有變化的物質,在空洞的時空裏。有物質的存在,是更加上一重意義了。他的第三 層是比較時空物質再增進一步,成為有機的生命物,生物和物質的不同,是有生命 連綿的狀態,生殖死限等生機的特性了。在第四層是有心理活動的動物,前面生物 包括一切動植物. 這裡單指有生命有心理現象的東西。在第五層是理性. 因為在一 切動物中特具理智性能的人,是動物中最靈明優秀的人類了。人是有最高希望慾 的,不因為是人便滿足,故此有進一層的超人的神的境界。認定神是最高的一層, 亦是最狹小的一層。他最底那一層的時間和空間,是空洞的不是實事的,所以物質 的和生命的都不在其中,我的初層(甲)是將宇宙萬有生滅變化的一切法,都包括 淨盡了。而且他的最高層的超人是很狹的,只有說到天界,遠不及我的第五層 (戊) 中、向上勝進中的超人(包括三界及三乘聖者)來得廣大,這是我和他的不

同點。他雖然是在西方中算進步的哲學. 但比較人生佛教. 就瞠目結舌了. 還差得

很遠呢!如果能夠將這人生佛教的道理,宣揚到西方以至全世,就可以綜合又超越一切科學哲學,即成為世界文化,和世界宗教的歸匯處了。

上文譯本錄自太虛全書第二篇——人生佛教與層創進化論——

# 學佛先從人做起

二千零五年於香港

在佛書裏有這樣的兩句話: 『人身難得,佛法難聞』。現在各位讀者,已經是一個人世間的人,而且還保存著這人的身體,又能讀到這篇「學佛先從人做起」、關於佛法的文字,不過在世間的生死中,我們說不定會墮諸惡道,到那時、有誰來聽我們一腔哀聲? 所以、做了人,倘若不學佛法,豈不是在人生道上空跑一趟嗎?因此、不由想到『人身難得,佛法難聞』的意義。

先從做人講起吧!我們現在所得的人身,有什麼善因,有什麼勝緣得來的呢?既得了人身,生活在這無邊的人海裏,要怎樣的資養它、維持它才能夠很安善的過這一生呢?更進一步講,要怎樣使我們了知人生的真意義、而且得到人生最高的真價值,才不辜負這人身呢?——這問題,一到深處,便必須學佛才有解決的希望,否則生死難關衝不破,弄到「船沉人盡」,沉到生死海裏,畢竟失了人身難得的真意義和價值了。我們是人世間的人,我們不是披毛戴角的動物,因為我們有人的身體。不過,我們的人身,究竟從何而來呢?我們的回答是:(1)從自身過去世造作了能得人身果報的福業——因,再憑藉了現在世(2)父(3)母的遺體——緣。由此,可知道我們此身得來並不容易。倘若沒有過去世福業的因,和現在世父母的緣,我們做人基礎的身體即無由成立。了知構成這身體的因和緣,所以我們要繼續培修福業,同時對於父母要孝順恭敬奉養,這是人生應作的第一要事——培本報恩,亦即是開闢未來世升進的道路!

我們從生身開始一直到老死,每天所需要的衣食住行資生的物質,又從何處得來呢?你如果肚皮餓了,有食物來充飢;冷了,有衣服來遮體;風雨襲來,有房屋給你住;你如果要往何處去,有道路給你走。這些資生的供養,都是仗人類互助的生產能力——大眾的力量得到的。人世間林農工商的共同的能力,維持了你的生命,資養了你的生命;換句話說:你的生命完全倚靠社會大眾的能力來維持、資養。所以我們要去服務社會,替社會謀利益,所有社會上各種辛苦事業,你要耐勞的去做——這是第二要報酬於社會的。

人生在世,要怎樣才能安居樂業?當然、我們的生命由社會群眾的力量來資養,但社會如何能使它安寧?我們常能得到豊樂的生活呢?這即是要有國家。有國家,便有政治、法律;對外有保護疆土責任的軍隊,使強暴外患不能侵入,奸逆的內亂可以弭除,即天災疫難,亦可以設法防止。若無國家,不但外患無法抵禦,國內人民的生命財產亦沒有保障,生活上沒有安寧的日子,要報父母恩、社會恩亦無從報起。所以,我們更要報答國家恩,大家要將愛國心作大前提!在今日世界戰爭

武器競勝、圍繞著的中國,我們中國的人民,英勇的將士,慷慨的豪傑,如果有敵人向我國發難的時候,一致奮起保衛國土、建設光榮偉大的國家吧!

不瞞你們說,如果前三種能夠『實踐躬行』的做得到,亦只是一個平庸的人,還沒有了解人所以為人的真意義,亦沒有得到不虛生而為人的最高價值;所以,在這里要說明進德修道的第四點。德,即是德行。即在做人方面來說,因為過去世造作了德行的福業,才有現在世的人身。故此我們在享受人世間福樂的時候,我們要能在人生道上更進一步。好像每次出門做生意,必須多賺得幾分利息回去,決不要虧了本。我們做人亦是一樣,要一生一生的上升,不要糊裏糊塗的醉生夢死,要企圖向上進步。因為要進德,所以我們要修道;要依據真正貫通萬事萬法的道理一佛法去修習,我們才能進德。倘若在此生所修的福德,比較前世更進了一步,這就『不枉在人間走一遭』!談到進德修道,那就要對現前的師長和往昔的聖賢,都有恭敬親近的需要。由此觀察到聖人中的聖人——佛,覺得唯有他能夠究竟圓滿的教法教授我們。我們不但要去禮拜,同時要依佛的教法去信、解、行、證。不能做的話,就難得超越生死苦海的厄難,人面獸心的樣子亦不易變化了!

所以、要進德修道,便須依佛法修學,走上學佛的道路,因為佛是聖人中的聖人啊!怎麼知道佛是聖人中的聖人呢?我們要知道:佛原是人類中的一伺人,不是另外的什麼怪異,他不過是我們最完美的模範——人和天的導師。「佛」是印度語的簡譯、中文意思是覺者。為什麼稱他做覺者?難道我們沒有覺嗎?不錯,我們亦有覺,但不是常覺,不是普遍覺。例如:我們雖然生死在人間,但生不知從何而來,死不知向何處去;對於世間上的事,只知其一不知其二;所以有許多錯誤顛倒,邪見叢生。佛呢,他是自覺、覺他、覺行圓滿的究竟覺悟的大覺者!假若你要了解人生真義,免除人生道上的危險,應找這條道兒走,這就是要依佛的教法、請明師指教怎樣修行——歸依三寶。依佛的方法在行住坐臥不離,才有出離生死苦海之一日!

人生究竟是捉不住的!隨著一疊疊的波浪來去,不能自主,猶如航海,無一時不是過著波浪漂泊的生涯。在渺茫的生命道上,除非依佛的道理——經典去研究,進修實行,將自己的身心依佛理來範圍它,才能穩登彼岸。要使我們的思想和佛的思想合一,要依五戒十善為根本。五戒是戒殺、盜、淫、妄、酒。十善是不殺、不盜、不淫(這是身三種)、不兩舌、不惡口、不妄語、不綺語(這是口四種)、不貪、不瞋、不癡(這是意三種)。如果能先做妥當五戒十善,再進一步修習禪定,自然能夠對佛的經典明白、不需要他人為你講解了,能夠自己發明,有真的智慧生起,漸漸證入佛的真理境界。

以上,關於學佛的大意已經講了。你要是只能履行前三種,只能說勉強算一個人,不過空空泛泛地做人,沒有了知人生真意義,沒有得到人生的真價值。若要了知人生的真意義、和得到人生的真價值,要看你能行第四種到怎樣程度為標準。若能履行第四種的,那人生永遠是上進的。這第四種是修學戒定慧的途徑,是佛法的精髓。——如今再回到『人身難得,佛法難聞』的意義,在佛法上,這是啟示人生的理智的方法——就是說:人為萬物之靈,佛法唯有人類才可以修學,由此可以見到人生真價值所在。如今,我們是人身難得今已得,佛法難聞今已聞。這種機緣得來不易;既然已經來到這人世間,亦明白一些佛法;入了寶山,切莫空手歸去呵!我們要誓願成佛,才能獲得做人的真價值!

# 怎樣做一位真佛教徒

# 二千零五年於香港

許多人認為佛法甚深,不是言語能夠表達! 法華經說; 「諸法實相、唯佛與佛乃能知之」,以佛實證來說、亦唯有佛和佛方能明白。因為諸法實相,重在親證; 豎說橫說,所有言說,都是方便引導的假立方法,法華經用三車的譬喻,亦不過是希望所有生命体自證實相境界的,所以才使用方便令達到彼等本來面目罷了,這樣又怎能說實有可說的呢? 那只是不得已說的,佛法是難得的真理,如果毫釐有差。千里有別,難免落於謬解,而且對於法門自身亦徒然增多障礙; 現在提出一二點來說,是希望各位展轉化導勉勵學佛的回歸正路! 使學佛的人做一位名實相應的真佛教徒。

積習古老的相傳,大都是說佛法是清淨無為的,因此自恨為家務、國事、社會等等事務的牽擾,以至不能屏息身心進修學佛。這種人心雖然向佛,因諸事障礙宛拒不學。推測這一類人的心理,大概執著述語所說「五蘊皆空」、「四大非有」兩句話,用這兩句話來看佛教,於是對辦叢林、興辦各種善行、和種種利益救濟人類的事業都不屑去做,更有認為學佛的不應當去做。又有在家學佛的,接受了三皈五戒,世人即說他是佛教徒;世人所謂佛教徒,即是代表清淨無為這一名詞。於是見學佛的在豕人,有些依然從商、從軍、從政治、從教育等事業的,便一齊起來譏諷他們,認為既然學佛、就不應該從事世間事業。他們實在不知道佛法和事業,有不即不離的關係,即所謂「佛法世法,非一非異」,唯有學佛人去做,才能夠將善法

導向至善的。

中國過去的知識分子,素來喜歡研究經書濟世的道理,因此教化人民幾乎已經成為儒家的專職,而且在儒家亦自以為除了他們、就沒有人能夠承擔這分職責了,認為佛法是世外高尚哲理,學佛的人應該是高尚貞操的人、山林隱逸等輩。間中亦有社會中賢達、功成告退,隱棲泉石環境中拿佛法來作消遣;或有對學理深造,研究內典作清談資料的:這一些人,都是少數人從事研究佛法的,世間人唯有認為他們是真正佛教徒。除此以外,亦有兼用因果禍福淺近道理曉導愚民的。認為因果道理,範圍最廣,故祈福避禍去苦求樂,亦足夠挽回風化,於是將因果報應吉凶禍福的說話,深刻印烙在中下階層人民心裹,這樣解行對佛法真義來說,實在有雲泥的判別呵!例如中國寺院林立,老幼男女燒香拜佛的甚多,考察其中真能夠了解佛法意義正信不謬的,就有如鳳毛麟角。他們對廟中所有神像都是和菩薩平等,但存一個膜拜得福的觀念,逢廟就燒香、見佛便禮拜:這種界限不明的盲從者,又怎能說是佛教徒呢?其中所謂真正佛教徒的,亦唯有指高隱山林的僧侶,和居家不務世事清靜自修的人了。由上面這樣見解深印在一般人民的識田,故此見到策謀濟世的僧侶、和各界在家宏化的佛教徒,都去誹謗他們行為不正當,以為兼涉世務是不依清淨無為宗旨的原故。

佛教有五乘的佛法: 天乘、人乘, 是世間的佛法; 聲聞、緣覺、菩薩三乘, 是 出世間的佛法: 這五乘佛法, 各各具有教理行果修證等事。例如釋迦牟尼應化的印 度,當時人民對衣食住資生等具大致上都極豐富,故此對於世間生活的經營異常淡 泊,具有高尚思想,輕物質而重精神的。多居住在山峰水涯寂靜處,觀察人世間是 不圓滿究竟的,有生老病死等境界逼迫,感覺到肉體上的痛苦不得自在,因此希望 超出污穢的濁世、追求清淨安樂的世界,達到精神解放的欲望。釋迦牟尼未出世以 前,許多人都是這樣做,同時傳播這些理論,影響人民思想頗為深遠。釋迦牟尼初 成道時、演說根本法輪的時候、是圓頓直顯、開示眾生直入佛之知見、當時能夠了 悟直入的人,唯有少數夙具猛利善根的。至於固執邪見迷信等大多數,依然等於盲 聾不見不聞,故此第二次在鹿野苑時、演說依本起末法輪。法華經說: 奈,轉四諦法輪』,即指第二次演說。因為許多凡夫,見到人間許多痛苦,所以求 生天享樂,供奉大梵等天和修習禪定,欲求超越人世間得生色無色界等天去,(如 數論派哲學家說人世界有三苦:一、肉體壓制苦,二、天時寒暑逼迫苦,三、社會 環境壓力苦: 能脫離此三苦的人, 即得到精神上的微妙安樂。這種程度最高不過是 無色界天,他們認為這樣境界就是無上涅槃,以為可以永脫眾苦了)。故此這一類 的人,雖然希望離苦得樂,實際上因為自我中心執著沒有放下,苦仍然存在骨子 裏、樂又從何得生出來呢? 因此,福盡仍然會墮落,依然是要再受苦報,理由有兩 點:一、在色無色等天生存享受快樂時執著不忘,二、內心仍隨順貪欲的自我妄 識,故此不能抗拒業力流轉了。

佛因為針對固執成迷的消極自利等人,故此方便演說小乘法,其中教義演說、不過就在當年印度各宗教和哲學等宗旨、給以正確的理念作進一步的提升罷。又因為他們多希望求生天界,結果依然是輪迴未出,仍然居留在三界中,故佛譬喻說報盡苦還來的、天上福樂不是究竟等。理由是因苦求樂的話,開始就執有我、有我即有我所,因有我所、故此我所以外的便不是我,不是我的便障礙我、令我終不得到解脫。是以佛大聲疾呼:三界中沒有一處不是大苦聚,執我就是苦本,因為有我便相繼起貪、瞋、癡,造福業、惡業、不動業等,才受苦報、樂報、非苦非樂等報,輪迴流轉無有盡時。故此如有欲求解脫的人,必須先要背塵合覺證到無我,不單只

肉體不是我,即使精神亦不是我,這樣方得通達生命根本的智慧,使貪、瞋、癡三毒的業力消殞,三界迴轉各種苦因便滅亡。這便是為聲聞、緣覺演說的方法,他們始能真正了脫分段生死苦的,因為以經除貪瞋癡的根本苦因了。

以上所說的,並不是釋迦牟尼出世的本懷、是方便隨緣的說法。那麼佛的本懷是甚麼呢?法華經說: 『今佛轉最妙無上大法輪』,這才是暢佛本懷的,即是使世間一切生命各各皆授記成佛,在因地中各自發菩提心、修菩薩行,才是佛的出世唯一大因緣。或有人會問? 佛為甚麼不憚麻煩,不自享受清淨無為的安樂,為了幫助他人、自己經歷漫長艱辛的体驗才成佛,宗旨又是甚麼呢? 關於這個答覆,我們要知道、在佛心目中所有的生命、本來是和佛一樣無別的,故此在佛成道時說: 太好了!太好了!原來世界上所有的生命,都和我現在一樣,具足智慧和幸福的,可惜為了妄想執著、枉受生死不能證得。於是發大悲心,立大慈願,方便教育大眾,使能得到和佛得的大毅力,大安樂。這是因為一切生命各本具佛的本質,但因迷謬顛倒,有如一個貧窮的孩子,不知道自己穿奢的衣服內有無價寶珠,狂妄地向外乞求,我們被無明障蔽永不得解脫、和貧窮的孩子沒有兩樣。佛因此苦口婆心,諄諄曉論,使各各得復獲初心、重得寂靜安樂。是故一切生命如果根本沒有各種邪見,智慧深厚又堅固的話、接受佛教育時立即明白了,便立刻体證自心本來是佛,豈不是最痛快的事?為甚麼各生命都放棄這樣平坦大乘道路,投入羊腸狹徑小乘呢!唉!真是可悲的事呵!

在中國雖然歷代都有高僧名士相繼輩出,說法玄妙,理論幽深,如果考察他們往昔平日修行,不外觀察世間輪迴的痛苦、力求解脫生死求一自利,亦不過是乘羊鹿等車馳出火宅。如果真正發菩薩心的、便乘大白牛車入生死海來濟度生命去,能這樣做的在古德亦是稀有呵!這一類佛教徒口中常說大乘圓頓教理,身体力行的卻是小乘偏重方便權宜事行。可悲呵!印度佛教大乘不能夠發揚,小乘卻反趨熾盛;流傳到了中國後,雖然漸漸亦有闡揚大乘教理的,不過實行大乘行履的!就好傢晨光熹微天上的星斗、了了可數了,其他的都是將小乘自利、拿出來做天下模範。由這樣沿習成為風氣,一見到學佛同時兼行利濟生命事業的,便譏笑他不是真正的佛教徒,完全不知道這正是大乘在世間即出世間的妙行哩!

西方在中古時代,崇奉天神教(基督)的,盛行一時。自從科學發明後,幾致不能繼續存在。當時所謂科學,是不注意道德精神、唯求發揮個人的欲望,把科學利器用作爪牙。在這情形下的學術,不僅影響西洋一方,即使中國亦受到它熏染同時影響頗大。追查自從科學昌明,世界的局面亦為它一變:所有古代道德文化掃地淨盡;著重表面崇尚科學知識,放縱自我、制禦物質,只知道在肉體上享受目前的愉快,卻不顧及精神上受將來的痛苦;置事物自然的道德不講,反用制服或暴力摧殘反抗。於是引至戰爭發生,殺機周遍各國,置大地在擾攘的環境中,拋人民在水深火熱內,歐洲大戰便足已證明了。如果希望挽回這苦痛的浩劫,捨去佛法就沒有甚麼可以依歸。惟有希望今日的學佛人們,不要再傢過去少數的小乘人,專事清淨無為消極自利,必須人人都要發起大心,誓行大乘,勇往直前入火宅濟度所有生命,百折不回,才可以發揚大乘的精神,大暢佛出世本懷。

不過在這第一步,必須闡揚人乘來挽救人類道德。因近時社會墮落,道德淪亡,四處戰爭,弱肉強食,人格破產,野心如焚,比較上和禽獸差別幾乎完全沒有!故必須要就人乘來糾正人道,建立大乘佛教的基礎。因為在其他宗教,雖然亦有用人倫道德實行化育人民,但不是由大悲心、菩提願中所流出:故此希望做得究

竟徹底的,除了佛法大乘以外欲求其他的,就如求龜毛兔角一樣。我們要實行大乘 佛法,亦唯有先立志堅固,依著佛的功德去修習行持,心心念念和十方三寶行履感 應道交,由十方諸佛的護念得不退失,具大智慧,遠離一切恐怖,這樣使無上菩提 根本堅固,由此發無上悲願。真能這樣做,所有一切行履沒有不是徹底究竟的修 行,成就金剛堅固深心;並且深信善惡業緣果報,奉行五戒十善人倫道德,真的成 就了。就如同古德說:「人倫之至,是名聖人」。其中所說的聖人,豈不是佛的基 礎!由於保存人倫道德出於誠意,這便是學佛的正行了。如果再和計有計空的學者 或小乘、及向人間乞憐不知衣裏藏有實珠的窮子互相比較,豈不高出恆河沙數不可 說的倍數嗎!

雖然、諸天恆常耽樂,修羅瞋惱不息,鬼類沈淪幽暗的惡趣,畜生終年埋沒在昏迷境界,六道中惟有人道容易修學佛法,要謀求世界幸福的、責任亦只有人類能負擔。如果能夠展轉勸導化育,使各各生命崇敬三寶,奉持五戒十善,檢點自己身心,那麼刀兵匪禍又從何得生起呢?水災旱災亦不致發生。理由是因地中正,果報不會紆曲的。然後繼續進修到十信、十住、乃至得證等覺,層層向上直到成佛,豈有難事哩!故此現代出家的青年,應該用戒定慧三學做自身行持,宏揚佛法濟益大眾,自行化他,不起滅定而起諸威儀,不動本際而作利生事業。在家的學佛人,亦應各別隨所適宜的去做,將佛法反省策勵自己身心,使身口意三業清淨,貪瞋惡念不生起,癡怨無知亦不蔓生。這樣的話、既然沒有聲色貨利可貪求,亦沒有五欲塵勞可戀著,其他欺騙恐詐的行為、損人利己的舉動,更是無理由生起了。然後將佛法的功德普遍傳播到宇宙,務使六道四生沒有不受到恩惠的!

雖然這篇文字所說,對於一向修習大乘的將會歡喜讚嘆,至於耽蓆清淨無為小乘和異說學者等輩,或會說這是忤逆佛的言論、和譭謗他們的。故此只有希望讀者們自行抉擇,應該做一個怎樣的佛教徒、同時對於封建執迷不悟的,幫助和勸告他們、使各人都盡得悔悟,共同做名實相稱的真佛教徒,那時才真能夠使世界上人類得到和平幸福。

上文譯本錄自太虛全書第二篇——真佛教徒——

# 因緣所生法的意義

## 二千零六年於香港

- 一法的意義
- 二 因緣所生法的意義
- 三 由因緣所生法成就的善惡因果律
- 四 由因緣所生法成就無我的意義
- 五 由因緣所生法說明畢竟空的意義
- 六 由因緣所生法成就般若的意義
- 七 由因緣所生法成就的大悲菩提心
- 八 由因緣所生法成就的究竟方便用

佛法中方便有多門,浩若煙海,過去講能斷金剛經時,曾經用三句說話的意義 來說明:一、因緣生的意義,二、般若的意義,三、大悲心的意義。這三句現在又 可以用一句的意義來總括,就是因緣所生法的意義。這意義出處是在龍樹菩薩的中 論裡說:『因緣所生法,我說即是空,亦名為假名,亦名中道義』。現在為了方便 說明起見,分開八段來講。

## 一 法的意義

法、是佛教典籍中的含義最廣最普遍的一個字,一切事事物物都名為法。在中國字中含義最廣名為物,而這個法字的含義比物字更廣;因物字是就宇宙所有的來說,但法字是連沒有的亦名為法。如物質的名「色法」,精神的名「心心所法」,精神和物質中所現起的分位名「不相應行法」等。這些在有為生滅變化的法,總名「有為法」;離去生滅變化的名「無為法」。所有存在的固然都名為法,即使不存在的,例如兔角等亦名「無法」,故此不但「有」的名為法,而「無」的亦名為法。因此法有二種:一有法,二無法。在無法中亦分為五種:一、已經消滅的無,如在六月間說三月間的桃花,這桃花是已經滅去的無法。二、未生的無,如六月間說九月間的菊花,這菊花是未出生的無法。三、彼此的無,如說牛中無馬,馬中無牛等。四、畢竟的無,如說石女子的孩兒,和龜毛、兔角等。五、遍計的無,如妄計認為有,其實是個人所執著的妄想,此外如病目見空花。下面列表來顯示:

\_色聲等——物質的



#### 二 因緣所生法的意義

因緣所生法, 是指生滅變化的有為法, 故此這句話中的法字, 是應有簡別的。 例如說:法是由因緣生滅變化便屬於有為法,是不涉及到不生滅的真如法性無為 法;故此不生滅變化的無為法,是不在這因緣所生法意義中所攝及。這不過就狹義 講因緣生法了,若在廣義方面說,無為法是依有為法才顯現的;有為能顯無為,故 此有為法是因緣所生,而無為法是由因緣所生法所顯的,並非離開有為法外,另外 有所謂無為法的。其中的因緣, 亦不是離法以外別有因緣, 因緣即是一切法, 一切 法即是因緣。法即是事事物物,因緣即是每法親生的因和助成的緣;例如一棵柏 樹, 柏樹的種子是能生柏樹的親因, 日光、水土、肥料、人工、氣候等是助緣;故 此柏樹不離因緣,所以生成柏樹的因和緣、亦是各別由各別的因緣才生成。樹是植 物既然是這樣,類推下去到礦物,乃至天空的星球,沒有不是雷同的。如果再根據 化學分析萬有,到最後的分子、原子、電子、量子等,亦全是因緣和合所成。又再 上推到動物中的禽獸、人、乃至各天界、二乘、菩薩、佛、都是各各由各各親生的 因、和助成的緣才得生成的。例如有情識生命體的前五識,六識、七識、八識、和 心所等,一一都是由因緣而成。由此類推到宇宙萬事萬物,沒有一法不是從因緣生 的。但在一切有情識生命體中,不明白這種義理,故生迷惑執著乃至輪迴六道。所 以全部佛法、都是說明這種意義、用來開導一切有情識生命體的、由這意義的關 係, 使我們明白因緣生法、是可以貫通一切佛法的。

#### 三 由因緣所生法成就的善惡因果律

依這因緣所生法,即可以說明善惡因果律;在一切法雖然沒有始創的,沒有受納的,不過三業運作力量的結果亦不會滅亡的。故此造善的福因,一定感人天的可愛樂果,造不善的罪因,決定須受三惡道不自在的苦果;因果現象昭然,絲毫不容假借。在撥無善惡業報的邪說,自然不攻自破,五乘共法的人天善法,亦自然得到成立。

#### 四 由因緣所生法成就無我的意義

進一步講, 由因緣所生法的意義, 就可以成就通達無我的意義。無我是出世三

乘解脫無漏聖果的真理,有情識生命由造因不同,所得的相續果亦有異。我是主宰義,自在義。人天等有情識生命的身體,是由過去業力識心所感得的相續果,四大五蘊假合所成,推求分析到最後,是無我可得的,唯有剎那變化,無常苦空。修學佛法的人洞明了這意義,不生起無知等煩惱,一切所作所行,在事理上便沒有不相應,乃至証得阿羅漢果、辟支佛果,這即是佛教育中的三乘共法。

### 五 由因緣所生法說明畢竟空的意義

因緣所生法、狹義即有為法、廣義即周遍一切法、而且產生法的因緣亦是因緣所 生的、故此沒有一法能夠單獨生存、同時有決定的實體或自性。如此推廣到宇宙萬 有,沒有一事物不是各從各關係的因緣所生。現時科學分析物質最後為電子、量 子,這是科學的知識所能表示,假設的一種單位罷了,故此仍然不能說是真正單位,用來作為宇宙萬有生起的本因。至於超出宇宙外的主宰神或天,作為創造萬物 的主來生起天地人類,有賞善罰惡的萬能,這神或天只是造他物、但不是為他所造,不是從因緣所生,這更是一種妄想執著,不但事實上沒有這回事,即使在理論上亦講不通。人們研究這神或天可能有兩個問題:一、這神是不是從他生?神若從 他生、這神便不是最後的因——造物主。二、假設這神不是從他生,那麼宇宙間一 切萬法、亦不應該從他生, 那又何須從這神或天才得生, 去認定神是造物主呢?這 種神造萬物的幼稚思想,遍古遍今,尤其是西洋人為最甚,這都是完全未知宇宙萬 法、盡是因緣所生法的原故。當知因緣所生法,就是在法的相對關係來說,由某些 因和某些緣, 互攝互入, 展轉增上, 是沒有固定的性或實體, 乃至宇宙中沒有一 法、是有固定的性或實體, 這在佛法中所說的無自性意義。從這種無自性意義, 來 通達一切法畢竟空。這是甚麼原故呢?因為眾緣所生的,沒有自性的原故。故此一 切法不能和其他一切法、分隔絕離來單獨成立這一法的實體。由沒有實體的原故, 法的自相亦不能夠成立,因為這種義理的原故,說明一切法是畢竟空。所謂「空」 意義,不是毀滅一切法,或破壞一切法,即是就眾緣所生的意義,說明當體即是空;這即是平常所說的諸法真實相,亦即是我法二空所顯示的真如理。由這樣的原 故、龍樹菩薩說: 『因緣所生法,我說即是空』。不是要毀滅一切法,或破壞一切 法來說空的。

#### 六 由因緣所生法成就般若的意義

基於一切法畢竟空的原故,遍計所執的四種顛倒分別、都不能的產生,便成為 通達一切法真如實性的無分別智,這便是一般所說的般若了。梵語般若,華語即智 慧。在一切無漏法都是將般若作為生母;由般若能究竟通達一切法緣生性空,才能 達到彼岸。由於擁有般若,其餘的布施、持戒、忍辱、精進、禪定等都能成就波羅 密多,到究竟圓滿成就佛果菩提。

#### 七 由因緣所生法成就的大悲菩提心

大悲心亦是由明白因緣所生法的意義才成就的;所謂宇宙一切法,既然同是因緣所生,都是息相關,物我同體的。例如這地球上某人所說的一句話去推考,這一句話,它發生的因來處是沒有關始,效果的去處亦是沒有終結,它受到外緣的接

觸展轉無邊,它發生在內身中澈究是沒有中心;故此這一句話,即成為無始、無終、無邊、無中的法界。進一步就在一切法的因緣去推考,一切法的無始、無終、無邊、無中,亦是一樣。故此說法法遍攝一切,遍入一切。例如一個人生存在社會,雖然是由自己的業識做主因,但是必須父母等緣、及社會教育等緣,才能成就一個健全的人。一人是這樣,推廣到他人亦沒有不是這樣,展轉增上,各有互相關係的緣。所以一切法從關係方面來說,它的助緣是無量無邊,而且在這法的中心點亦不可得,因為這法只是因緣中所顯現的。故此究竟來說,一一法不但無始無終,同時亦無邊無中的。所以說它來是無始,它去亦是無終,它外是無邊表,它內亦無中心點的。由於這一法不但不離一切法,而且亦遍攝遍入到一切法;從因緣所生法,能夠了達一切法、都是無始無終無邊無中,那麼一切法都統攝在一人。一人是這樣,一切人亦沒有不是這樣的。這即是華嚴經中所說『無盡法界,主伴重重,互攝互融』。由此舉心動念,自他生命,平等平等,悉同一體。因為沒有個體的生命,亦是沒有個別的佛,亦即是離開生命、佛、便沒有自心,乃至離開法界便沒有現前的一念。由這種境界的體驗、便很自然地啟發大悲心,將他人生命的快樂成為自心的快樂,將他人生命的痛苦成為自心的痛苦故此慈能夠給與快樂,悲能夠拔除痛苦,這樣發起救人救生命的菩提心。起心動念,都是把眾人的利益為大前提,誓願得到無上菩提的。

八 由因緣所生法成就的究竟方便用

如果通達一切智,接連發起大悲菩提心,假設沒有具足種種方便來運用,亦是不可能達到究竟圓滿的。因為雖然有大悲心願救世救人,但是未能圓滿菩提的一切智智慧,作廣大的方便,起廣大的業用,依據菩提心來圓滿四攝、六度等行,沒有遍通一切方便法門,都是不能夠成辦的。理由是因緣所生法,不但無始無終無邊無中,同時是即始即終即邊即中的,所謂:『心無所住,遇緣即宗』。即一切法全是第一義諦,都是波羅密多,皆是究竟方便,法法都是妙法。故此得到宗旨的,即使在毒藥亦成為醍醐,相反的、即醍醐反成毒藥。

總結上面數義來看,即在因緣所生法中,成就畢竟空,成就般若,成就大悲菩提心,成就究竟方便用。由有此多種意義的原故,因緣所生法總持一切佛法、是沒有不究竟的,是無上的樞機、第一的總持。

上文譯本錄自太虛全書第五篇 —— 因緣所生法義——

今天講這題目,是有下面兩種因緣的:第一、因為前次考試院長戴陶先生 來山主薦班禪大師, 曾懇切地對我談過, 他深信住持佛教必要有真正的出家僧眾, 因為佛法是要實行實證到的,不光是學理的研究。他很希望我能在一個名山勝刹, 從實踐訓練上,養成將來復興中國佛教的根本僧材。昨天、立法院委員衛挺生先生 來山訪晤,和我談的話、和戴先生的恰好相反,他說:「一般佛教僧尼,可不可以 使他通俗化, 改變現在僧尼不婚姻和營生的舊制度, 而使佛教普及人民, 任何人都 可信仰佛教去改進個人的生活道德 | ! 我對於這兩種談話, 一方面覺得必要有極少 數能實行實證的住持佛教僧團,一方面也覺得應該使佛教普及一般人民,成為大多 數不出家的在家信徒,亦可以增進生活道德。第二、八年前,我寫過一篇「從一般 的教育說到僧教育」的文字,近曾轉載在佛化新聞。當時、教育部長改任了陳立夫 先生,我就將該篇文字寄紿他,因為知他對於教育必有改良的計劃。後來得到他的 回信, 對於我的意思很表同情。並說: 他已訂立了一個較詳細的綱領, 將提出中央 會議後才公布: 他日有緣, 當持商榷。同時、在報上亦見到陳先生講中國教育應文 武一致,農工兼重,智德並育及行導師制等。在當時、我感覺到中國一般的教育已 將有改良的方法出來,但我們所需要的僧教育,仍尚沒有實現進行的方法。因為那 一篇所講的僧教育計劃,是不會給陳先生所注意的。

事實上、現在中國的僧教育,決定要有那一篇文字上所講的改進辦法才好!倘使沒有那種辦法,那麼、縱然去辦僧教育,決定沒有多大的利益。那篇文字所說僧教育的辦法,大概分為兩方面:

- 一、消極的方面,把一部分寺院僧人淘汰出僧團以外去。我感覺到有一部分的 出家僧尼,朽廢怠惰,不但決定不能作住持佛教的僧人,而且使佛教為世詬病!所 以應把這一部分僧人,劃出些寺廟與他,作為等於在家的佛教信徒,施教普通謀生 活常識及信徒常識的教育。把他們淘汰出住持僧團以外去,可以使他們開山鋤地, 或作工、經商等,獲得享受國民通常待遇,而不在住持佛教的僧團數內。
- 二、積極的方面,是要由很嚴格的、很純正的、很認真的,而且是很長遠的一種僧教育,去養成少數住持佛教的僧人。據我看來,此種人是不能多、亦不必多的,全中國只要有三四萬人,能夠真正地養成僧人資格,住持佛教,弘揚佛法,那就可以了。但是養成這種僧人的教育,應有幾個階段:以高中畢業的年齡——十九歲——學問相當的正信出家人,施教先受沙彌戒及實踐行持沙彌律儀,教練出家僧眾應具的知識行事。如此經過一年,使他身心上養成了一種生活習慣。到二十歲進受比丘戒,學持比丘律儀,比丘應有的知識和共同生活習慣,實踐做到,同時教授佛教常識,這是第一階段。第二階段,是教理的研究,可為七年:一、四年作普通教理的研究,程度等於大學。二、三年作專精教理的研究,其程度等於研究院。第三階段是深入修證,可為三年,此深入的修證臨時擇定一門,或密宗、或禪宗、或持律、或念佛等。所取的形式,或住洞、或閉關等。如此三個階段,經十二年學習出來,才可以作為住持佛教的僧人。或者僅歷第一階段,或僅研究教理四年的,七年的,只要能夠遵守僧眾的律儀,亦可以任僧眾中的輔佐份子,但不能作主導份子。對於養成僧人最要緊的,是在起初兩年,必須經過受戒持戒的行為訓練,這是僧教育的特別重要關鍵。

但是這僧教育計劃不能實際施行,在事實上有兩個緣故:這種僧教育的實施,是要在一般寺院的僧人和產業、有一番整理才可進行。過去曾擬建健全的佛教會或僧寺整理委員會,對在全國的寺院、僧尼、財產,加以調查統計後,實施僧尼特殊的改選。一方面養成積極的僧人,從受沙彌戒、比丘戒實行起來;一方面劃出一部分寺院財產,給與淘汰出的僧人、在外的生產教育方能實現。如果對於僧寺和寺產不能夠整理,這種僧教育便無從設施了。二、 照戴先生所說,在一山林先行主辦,然後待各處逐漸來仿效,亦是一個辦法。但是亦有困難;一因不易得到有相當經濟基礎、可辦此僧教育的名山勝刹,二因也未能準備得有施教此類僧教育的主幹師資。在我本人因身力衰朽,已經不能實際上去做準備工夫、或領導模範的人。所以、對於建立「養成住持中國佛教僧團」的僧教育前途,覺得很為悲觀!

現在、以本院所施的教育來觀察,似乎是在第二個階段上,普通教理四年,專修教理三年。然而、既然沒有第一階段修學兩年的基礎,來學的人又沒有達到高中畢業程度;雖是在第二階段、同時更須補習國文、及偏重於研究藏文。此種人才,不能夠作為養成主持中國佛教的僧教育。故本院對於溝通漢藏佛教和文化,確有特殊的意義,但對住持中國佛教,不過作一種補充的旁助的,而不能作為一種主要的僧教育。這一點,是本院大眾先要認識清楚,庶免由過分的希望而濫施誤用。

其次、我們學佛是不可以盲目崇拜、或機械式模仿去進行,一定要明理起行, 見道修道,這是佛陀真現實教育先後的程序。關於本人,亦要請大家明白認清:養 成「住持中國佛教僧團」的僧教育,不過是我一種計劃,機緣上、事實上,我不能 夠去做施設這種僧教育的主持人或領導人。而且、我是個沒有受過僧教育的人,一 切的一切、都是教的人及學的人不能仿效的;將我作偶像、仿效我的人,決定會畫 虎不成反類犬,這是我的警告!我今日在此講僧教育,是作一種計劃的提議,希望 聽講的人能深切體察到其中的意思!他日遇有悲願福慧具足的人,又有機緣湊巧的 時候,或有可能實施出來的。

上文譯本錄自太虛全書第九篇 — 中國的僧教育應怎樣——

# 人和法的研究

二零零六年於香港

現在的題目是人和法的研究。下面分為二段來說明:一段是法的研究,一段是人的研究。本來佛學的大旨,就是說明「法空所顯的真理」和「人空所顯的真理」,所有佛學都不出這二種。現在因為要講佛學大意和目的,所以先提出這個題目。要了解法空所顯的真理,和了解人空所顯的真理,須要從「人」和「法」上加一番研究。這兩種研究,假如用哲學的名詞解釋,法的研究,可以說是宇宙哲學,人的研究,可以說是人生哲學。

一 法的研究

在佛學上,法的一字,意義是最廣,無論甚麼,都可以叫做法。佛典中所講「諸法」、「一切法」等語,實在賅括一切所有。所以法的一字最廣汎又最普遍。梵語達磨或達爾磨,華文譯做法;所謂法,意思是一切所有各有自有的性質,能夠叫我們及一切有情識生命了解。換句話說:就是所有可以產生了解的,都叫做法。所以他的意義,廣汎而且普遍。法的研究,就是拿宇宙萬有來研究,就是宇宙哲學!

現在依圖表從最右一條線講起:圖表中最右一條線「事法」:事、就是事情事實等。括弧內註色聲等,總括五根所對的五塵來說——眼見的色、耳聞的聲。鼻嗅的香、舌嘗的味、身感的觸和它們同類的色法,都是事法,因為它們一一都是事實。但是佛學所說的事,是包括心法來說的。這圖表中現在依一派哲學,如新實在論派、說事是中立的、不是心不是物,不過同時是心物中間的事情。他們所說中立的事,不過是在五識所感應的五塵,如英國哲人羅素來華時所說:「事者、非心非物,同時是心物的原素」等類的語。但是在佛學上事的意義、是比較羅素所說的更加廣汎。

右邊第二條直線「理法」:理、是指條理和分理。括弧內註時空等——時、指古、今、過去、未來等,空、指點、線、面積等,其他的例如生、住、異、減,長、短、多,生、滅、去、來,方、圓、大、小,各種數理、論理等,都是理法。譬如我們所見或紅或白的,屬於事;又例如紅而且圓、白而且方,或紅的一份、白的三份,這些圓、方、一、三,都是理法。由此可知事屬各別的,理是貫通的,理法只在事法上顯現。故此理法雖然另有它的意義,亦不能和事法相離,由此可以見到有事即有理。而且理法上的時、空、數等,不但數法上有,即在心法上亦有。故此理法,亦是事法、心法上普遍的條理,表現的分理,轉變的位次。故此圖表中另外用斜線聯上。

右邊第三條直線「心法」:簡單說能覺知的,即是心法。分析來說,是有心王 及心所有法——亦稱名心所。依唯識宗心王有八種:一、眼識,二、耳識,三、鼻 識,四、舌識,五、身識,六、意識,七、末那識,八、阿賴耶識。心所有法有五 十一位,即是心的作用和行為,如思想、感受和定、慧等。因為心王、心所都是能 覺知現象的,故此全部都是心法。

上來事法、理法、心法三種,事和理是被覺的,心是能覺的。但這三種出現是同時,不能相離的。有一種即有另一種,沒有單一出現的,因為沒有單一的出現,可以說是基本法。佛學上所說的法相,就是指這三種法來說的,圖表中最上第一條橫線通「法相」,因為是最單純,如同在科學上所說的原素。佛學上通常分「相」、「名」、「分別」、「正智」、「真如」五種法。在我們常識上以為有名

然後才有相狀,如說顧名思義,其實是誤會了!就好像三種法相都可以不需要等待到列出名字,才能夠實際覺知得到的,例如人覺知冷暖黑白,固然是不需要等待先有冷暖黑白的名字,然後才有冷暖黑白的相狀。如果說一人或一屋的時候就不同了,必定需要先有名,然後人、屋方能得見。我們習慣說見人見屋、不知道又是誤會了,實際上所見到是黑白紅緣的顯色——事法——和肥瘦高廣美麗的形色——實際法——罷了!同時人和屋不過是顯色和形色。如果這黑白和高廣等,可以說是實際的「人」和「屋」的話,那麼在電影片中,見到了形色具備呈現出來的,亦可以直實認為是「人」、「屋」,那不是荒謬嗎?故此「人」、「屋」需要等待到列出名字,然後才產生意義,不是可以實際覺知的。事法理法就不是這樣,故此說是基本法相。心法亦是一樣,能夠自體覺知的。因為被覺知的是事、理,能覺知的是心,同時這心亦能夠自體覺知「能覺到事理」。故此佛學上用三分來說明心法,就是「相分」、「見分」、「自證分」,自證的、能夠自體覺知到的意思。故此心法亦是基本法,不須要列出名字然後有相的。

綜合上來事法、理法,心法三種,屬於單純的法相。可以類似哲學上所說論理的原子論,現在就說它是「知識的原子論」。這知識原子論,只認基本實在的三種法相;和常識上認「人」、「屋」等名字是實在的,就迥然不同了。近世哲學如新實在論,對於這種意義,亦有一部分相合的,但仍有一部分相反。因為他們所知僅及事法、理法是基本實在的,他們認為心物,都是論理構成品。實際上無情物是事法、由理法構成,如圖表中直線所指示。譬如一隻杯,色白是事,形圓是理,事、理組合才成物,名字是杯。故此事法、理法可以等於原子,這方面是相同的。至於心法亦如同事法、理法一樣單純?其實是不應該和物件平列,只應該和事法、理法平列的。新實在論雖然見到事法、理法的實在,但在心法上未能認識清楚,所以和知識原子論仍然有相反的不同處!

中行橫線「無情物」:即是佛書上所說的器世間,包括一切礦物、植物。亦同常識所講一件東西,小的是原子、電子、微塵,大的是地球、太陽,都不過是一物體。用法相談論到新實在論的哲學去觀察,所有物體,都是事法、理法所組織成功的;既然是由組織所成,如同一個團體,是沒有實在的。如用十九世紀唯物論的根據便可以完全打破。科學哲學,到二十世紀才打破唯物論,卻不知二千餘年前的佛典,早見到了同時亦說明了。況且新實在論猶尚不知心法的實在,故此所見到的,只是得到少分。近世的相對論、量子論亦一樣,亦是僅從事法、理法,說明物質非真實罷了。

上邊第二行短橫線「有情身」:即是佛書中所說的有情世間,包括「人」和動物。但有情身亦是一集合體,不過組織的原素(即法相)不同,在無情物只有事理二法集合,而在有情身卻是事法、理法、心法三法集合,因有心法的原故,故此在無情物和有情身得到區別。這兩方面在圖表中用斜線表示是集合體。

圖表中行橫線「世間」:是有情世間和器世間的總名。在意義上賅括了家國天 地、乃至一個太陽系,一個三千大千世界和無量無數的世界,都是世間,和平常所 說宇宙的意義大略相同。世間是複合體,故此圖表中用括弧旁註「宇宙」和「複 合」來說明。複合的意思,因為由集合體——有情身和無情物——組織才成功的。 故此在法相——事法、理法、心法可以假設是實在, 而集合和複合那只可以說是假 立。不過這兩方面仍然是有區別,因集合體在佛學上說是依業力所成的果報,在常 識上認為是自然物;至複合體就是一類一類的總合,所說的宇宙,世間,是思想上 的概念了。

上面說事法、理法、心法、是實在的基本法;至無情物和有情身、都是不實在 的假法。因為身和物所依是由組織的基本法、覺知最純、生滅最快、故此身和物僅 得在空間中的團結、和時間的連續上呈現出假有的相狀。因此所有假法,必須有個 名字,不然的話意義就不能存在。因為它們不能像單純的法相可以實際覺知,必須 集合多種覺知、組織成一個概念,在觀察穩定它的意義然後才能知。所以集合和複 合的各法,都不是實際感覺上的相狀了!

現在既然知道單純覺知的法相是真實,集合和複合的是假,那麼平常人常識向 來認為宇宙人物、乃至一切所有都是真實的習慣想法, 就必須要改變了; 須知世間 一切所有、沒有不是事法、理法、心法、組合的假相。如果在一切所有中、看出都 是三法的假相,便能改變誤謬的常識,亦可以說是見得到第一重法空——分別法執

由這樣來看,由觀察事法、理法、心法的真實,故此能夠空掉所有身物和世間 的假;那麼在事法、理法、心法三方面又似乎不是空了?實際上事法、理法、心法 三方面都是依靠知覺才顯現,基於三種分別——自性分別、計度分別、隨念分別 一中的自性分別,如因有視覺的自性分別、故此能見各種色相,這自性分別即成為基本知覺。故此知道法相只是建築在基本知覺的自性分別上,所說法相唯識便 是。修學這法相唯識觀,不久的將來,即能夠空掉所有法相來證得法性。「法性」、即是無相理,圖表中下邊橫線所說明。證得這無相所顯的真理(即法性),亦即是証得根本無分別智——因為再沒有各種識的自性分別了。故此根本智是由空 掉所有法相才證得法性的;再從根本智生起後得不思議智,便能真實通達一切法的 法相, 證得真如, 才能了知法相惟依眾緣所起、唯識所現不是真實的原故。

像前面所說,在常識上必定先有名字和物體,然後有事法和理法,到底亦了知 心法,但是觀察法相便知道一切名字物体都是假,這些仍然是知解一邊的事。只是 講得到但不是證到, 因為從來沒有改變到常識。而且恆常是覺得先有名字和物体, 不知道其實是假的, 適好和法相觀察相反的。如果能夠改變常識, 先去觀察法相, 了知一切名字物体都是假的不是真實;再觀察唯識,了知法相唯識猶如幻現。離開法相親證法性。然後真見法相,便到大乘初地境界;從根本智起後得智,二智久久 修習成熟,不假功用常得現前,即到八地。過八地到成佛,在一念中,如理智如量智——如理智即根本智,如量智即後得智——事理不二、性相不二,時時相應,在見無量差別法相的同時、證得無相平等法性,即是諸法中道實相,亦即是法界。在初證法性時、是無相空性,能所分別皆空,至八地時始證性相不二,到佛地四智圓成,故此能夠究竟實證得性相不二的法界。

圖表中「法界」用線聯至「世間」,是說明法界不是虛玄的講話,即在世間就

是法界,等而至於有情身、無情物,乃至一心一理一事,沒有不是法界,因為性即在相中所顯現,相即在性中所建立,故此差別即是平等,平等即是差別,所謂『眾生及國土、全露法王身』。因此原故、一一法都能現法界性,一法統攝一切法,一切法普遍在一法,因此每一法都是法界,禪語所說『拈一莖草作丈六金身,將丈六金身作一莖草』,都是沒有不可能。譬如一刹那心的視覺現起——這一瞬間的視覺,在功用上亦遍法界的;因事法、理法、心法三法不能相離,同時顯現,因此一現一切現,亦即一切現同時一亦現。如推廣到一色、一聲、一香、一味,沒有不是性相具足,都是全法界,故此一一皆法界,這是究竟的法界觀。窮究了性相不二的法界,亦即是圓滿的法界觀,這亦是佛學的宇宙觀!

現在將華嚴教義五重法界,比例前面所說。一、事法界;即前說中的觀事法、理法、心法三法的法相實在,來空掉各種集合的有情身及無情物,和複合的世間宇宙。二、理法界:即前說中的由法相唯識現,去空掉無量差別的法相,來證無相平等空性。三、理事無礙法界:即前說中的性相不二、理事不二,因為無量差別的相、都是在性中建立,又因無相平等的性都在相中顯現。四、事事無礙法界:即前說中的即性即相,觀察世間乃至一一法都是法界。五、一真法界:即前說中所講的窮了性相不二的法界,是最為圓滿的法界觀。前面所說四種法界義,都是可以依言說安立,名為安立諦。最後一種一真法界、不可以依言說思想安立的,名為非安立諦;因為一切法本來真實,本來就是這樣,不落言說的原故。法的研究,就到這裏結束。

## 二 人的研究

佛學上所說的「人空」、「法空」,實際人空並不單指人類來說的。不過將人代表一切有情,和一切的生命體。因為釋迦牟尼佛是出生在人中,因此不妨在人說人,就人類方面來立說。現在的研究亦是一樣,亦是以人類為範圍,從切近的人生問題下手來研究,成為人生哲學。人生如果明白,那麼一切的生命体亦可以類推的,故此這人生哲學的範圍和人空類同。

圖表中最右第一直線「無機物」,右邊第二直線「有機體」,這兩種即是前面在「法的研究」中的無情物。因為都是事法、理法所結合的原故。在這裡分開為二、是為了方便說明:一、無機物,又可以分為兩種:第一種是最基本的,例如化學上所講的原素,說有九十二種原質;第二種是化合的,像空氣、礦質、水土等。二、有機體,是比較無機物略為進一步,必須將無機物加有機體組織才成就。雖然是一體但有各部分工合作的意義,例如草,樹等,葉司吸收生活素,乃至根、幹、花、果,各有各的作用便是。又有新陳代謝的遺傳,如樹到結束時,老樹萎謝但新芽茁生。有機體有這些意義,故此比較無機物是高一層次。無機物最簡單,有機體就加上複雜,圖表中在兩者之間用橫線聯起來,是表示有機體包含無機物,又加上

本体特有性質才成功的。雖然,兩方面是組織不同,不是性質不同,從單純的法相 觀點來說,無機物和有機體均為事法、理法二法所組成,仍然是沒有心法的要素; 比較有心法的有情身,那又迴然不同了,故此兩方面都是屬於無情物。

右邊第三直線「有情身」:佛典上亦稱名有根身。如鳩摩羅什譯六根為六情,因為根能發識——眼根發眼識、耳根發耳識,鼻根發鼻識,舌根發舌識.身根發身識,故此有根即有情,但意根(即末那識)屬於心法,前五根為色法,都是因為能發識才有根的意義。所以有情身有心法合成的要素,比較到無機物和有機體——無情物——不單只僅在組織上不同,實際是性質上不同!圖表中用橫線聯貫一起,亦即表示有心法的包含無情物、但又超出無情物之上。至於平常所講動物一語,是和有情身相同,但在意義比較混雜,不能像有情身一名能夠來得具體表現。

右邊第四直線「自然人」:人亦有情身一類,即動物一種。只是在「有情身」上再加些意義,例如稱「人性」「人格」,意義即是在即自然人特有的性格,亦足見人類是有人特殊的地位和意義,但在一般有情身之上。略說人不同的幾點,在人都可以直立,其他有情身類都不是直立的,故此在佛典上稱其餘的有情類名「旁生」或「橫生」。又因動物單靠生出的身體來生活,沒有創造力,人類並不是這樣,行走時祗用兩足,餘下雙手可以作事,故此衣、食、住、行多用自力製造,而不是純依賴天然素樸的物質。人類富有工作創造的能力,來策謀供給所需要,這就顯然和其他有情身不同了。佛典上亦說人類最有造作能力,其他有情身類都只是受報,但是人亦可能造業。而且因富有造作能力的原故,知識因此得到發達,既有語言來表達意見,又能夠創造文字去代替語言,因此得到排除空間(遠地)時間(將來)上的阻隔。人所造作的,便蔚然成為學問、知識、文化、道德,而且代代相遺傳。如個人之衣、食,住、行等的生活財產,遺下傳到子子孫孫,這就更不是其他一切動物所能夠做到的。取要點來說,身體形狀豎立,用手工作,能力富於創造,心力富有知識,都是顯然有異其他旁生異類,故此能夠自己達到欲達到的目的,自己能夠覺知到所應覺的趨向,善能變化,不純受自然力的拘束。所以人類在宇宙中,實際是萬有的中心,故特別列舉出來。

圖表中第一條橫線「人物」貫穿四直線,譬如說人亦是一物,故有「人物」的名字。如果從化學上研究,人是十四種原素所成,佛典上亦說由地,水、火、風,四大和合成身,由此來說、人實在等於無機物。如果在生物的生理學上觀察,人亦是有機體,如樹木的有根、幹、枝、葉,花、果,而為呼汲、消化、生殖等作用。又人和其他有情身比較來觀察,人在自然界中亦只是一動物,飲食、睡眠,男女、貪生怕死乃至一切生活運動,受環境機械的支配都和其他動物相同。如果說在業報上是不同,在水陸的動物,移離生長的地方便死,亦是因業報不同。而且人亦不能長時間潛伏水中,亦像狗不能潛在水中,如果說在形相上是有不同,在牛固然和狗有異,牛狗又和魚鳥有異,乃至不是同一類的亦是沒有相同的地方,都是不足夠做理據作為相異的特點。故此從自然料學、化學、生物學、動物學等去觀察,人

亦是自然界中萬物的一種。一切萬物活動受機械的因果律支配,人亦是一樣同受支配。譬如說自然界是機器,其中無機物、有機體、有情身、自然人等,就如機器中一部分的機件,都是同受必然的因果律所支配,動則隨動,不能例外的,而且可以用科學方法、研究出其中的「變化公式」。人的活動,實際等於風吹水流各種活動一樣,故此人實在是機器性的自然產物!如同唯物論哲學所說明,一切基本的指動無機物,其中有植物、動物乃至人類的分別,是因為有沒有力量的原故。力、指物質的活動,人的活動是能至於靈妙情度,在最初是無所謂精神或靈魂的。直至行為源心理學,亦僅認為人是有機體,更加不承認有心法,可以說要取銷心理學,所能可理現象如意識等,無非受刺激而起反應。例如物被風吹而搖動,眼被光刺而眩暈,故此將意識、精神、靈魂等等,根本來推翻。這種科學哲學,同類的都是認為人同受物理變化、故此和一切動物植物無機物等量齊觀,亦是未嘗不是見到片面的真理。故此近世科學的人生觀,亦有一邊的真理,但是必須能夠融會中肯的道理,才能得人生的真相呵!

中間一行橫線「社會」:社會是以人為主,如果將自然科學的觀點看待人等同一物,那社會亦可以說是物質的。譬如家有家室,家產、家畜,國有領土及動植物出產,推廣至於全世界,無非是包羅各種無機物,各種有機體,各種有情身;但以人為主導地位。雖然稱為人類社會,亦實在有動物植物等為要素的。倘使人有精神作用來說,那社會又可以說是精神的,而不必要基於物質條件的,例如不同地方的人,雖然遠隔天涯,只要同心同行的話,亦可以團結成為一個社會。又如老古時代的人崇尚交友,在精神上相通亦有團結的意義,故此亦可以稱為精神的。

自然科學認為人類同在物理環境支配下,故此看社會是唯物的社會。其中以泰西十九世紀,唯物思想獨霸一時,故此當時社會學亦是唯物的,如唯物史觀說到社會的變遷,是依從人的物質生活經濟狀況做基本,如果生活和經濟有變化,那社會就隨即變化。那麼人的社會便等於是無機物、受著物理的支配,而成為唯物史觀或經濟史觀的社會學。這都是一面偏見,其中說明的只站在唯物的一邊。最近的科學並不認同的。如在相對論物理學上說:物質這一概念的構成,純是由眾多的關係!——因緣——而來的,否認實在有物質的存在;量子論說明力合成為質,是否認力依質有,恰好將十九世紀唯物舊說推翻。此等學說,過去在中國知道的人尚少,許多譯本多是十九世紀的舊書籍,故多封蔽猶如未聞。但是這新近的學說雖能打破舊說,來說明一面真相,扼要來看亦是另一面偏見的。

自從唯物科學發達以來,否認有精神的存在,而成為機械人類觀。所有靈魂、神我,或精神自我等觀念、統被打破無餘,絕對地否認。佛學亦是一樣的,平常所說空「我執」一語,亦即在破除神我、自我及靈魂等觀念,絕對否認人的身中有固定不變、永久、常住,單一的自我存在,如果有我執,即成「常見」。但自然科學等將機器人來打破神我等「常見」,因為他們所見的只有物理,故此執著人至死亡,不過僅有所餘的物質存在,是沒有精神活動的繼續,故此又成為「斷見」。這是和真相相反的。佛教小乘人,一般愚法聲聞,所觀察和科學大略相同。以為一個人,是由四大、五蘊、十二處等組織所成,即是認為只有諸法——如物質原質——

而神我自我都是空。再見到刹那生滅,所以修無常、無我、去觀察,其中無常觀等同科學萬有全是動的說法,無我觀亦同於只認質力的物理。雖然所見理相同但趨向目的有異:在愚法聲聞來說,是以自身為對象的,見四大、五蘊等的生滅去觀無常、無我,雖然是不明白法相和法空理,故此有法執;但因為我執已經破除,其理固有我執生起的貪、瞋、癡等煩惱,己經根本消滅了,故此得到解脫生死輪迴證漢果。至於科學方面,沒有去反觀自身來破除俱生我執;只是觀察自身以外的人類動物等,既然沒有精神存在,譬如土木,可以應用科學方法,魯莽從事,用對礦物的方法實施到人類、社會,消滅或宰割絲毫沒有不忍的心,以冀求發展一己的自我也知的偏見,蔽障了人心,人人都自己期望優勝去奮鬥,實際上是難免受到對於一世紀的偏見,蔽障了人心,人人都自己期望優勝去奮鬥,實際上是難免受到對方反抗,故此演變成私人,國家,和階級的鬥爭。由此來看無常,無我的道理。小乘和科學的觀察大略相同,至於結果,一方面是用來鬥爭,一方面是用來得到解脫,真是不可以同日來說了。

一切動物,為求自已生存,殘害他物;在心理上的貪、瞋、癡等現象,可以 在各種行動得見,至於人就更加厲害。藉有假名我作為團結工具,在志趣相同、行 為相同、思想相同、信仰相同、力量相同的,就有所謂天涯若比鄰,雖遠而合;如 果不同的,所謂肝膽楚越,雖近亦離。是故在社會組織上,不能不承認精神勢力的 偉大了! 在物質生活的需要,固然是人所崇尚的。但因此便抹煞了精神,改以經濟——物質的——支配為滿足,必定至於糾結滋生。一些思想簡單的人,以為社會,不外是衣、食、住、行,和男女性慾罷了,解決固然容易。此種觀察實在大謬不對,試細思古今中外大戰的生起,在主策發動的決定不是追於凍餓的人,如果人們只是志在謀求衣食的,縱使饑寒交迫亦只能做鼠竊狗盜等事,又怎能去興風作浪,為禍天下呢?事實上饑饉疫癘流亡的佔多數,野心家得這種機會,便思索來有所利用,揭示種種名義作為號召——即利用假名我作祟——來償報他自己爭意氣、爭體面、爭光榮、爭領袖的欲望;不但不是為衣食的謀求,而且可以犧牲一己的財產身命,從事他的目的。所以說社會問題純屬物理的,思維以經濟支配力去解決,這實際上是不能見到人生的真相,只是知道偏面的謬論。雖然社會上問題變化,物理固然關係很大,但在心理上亦是強項:自我的貪、瞋、癡、見、慢、時常潛伏動機,相互關係的恩怨冤親、尤其關係重要。若是不能夠觀察明晰,妥善安排的話,世間太平的期待,沒有不至絕望實幾稀?這是一般談人生的所應當注意到的!

佛法打破有實在的我,拿四大、五蘊各法說明是無我。小乘因此生起法執,認 定實有各法和無我的理,將幻相我、假名我消滅了我,來成就解脫。大乘就不是這 樣,對真無我的道理既然明白,對在事實上的幻我、假我便即不為所惑,幻就明白 是幻,假就明白是假,這是還他的本來面目,固然不必去改造或消滅他。因為明瞭 無惑便即無顛倒,譬如集合土地人民制度等等名一國,便知道國是假名,不是離開 土地人民制度等等而別有的,不過土地人民制度等集合用一「國」名來統括。故此 假名亦有假名的用, 最近科學上亦有見及此, 認為所有名都是思想言說上的一種便 利。有杯在這裡,顏色是白形狀是圓,中間空有容量,便得這假名,就名為杯,那 麼一切法相便可以概括無餘了,方便得很呵!但是沒有迷惑的認為實際上就是這 樣。大乘將人空理去觀察一切有情,「真我」是沒有的,惟有那似常似一的阿賴耶 識、和其他的心王心所,這是「唯識人生觀」。明白那似常似一的幻相,是識不是 我,故此對末那識不生起誤會的執著,意識亦除掉我見。即人我空——即真實我的 妄見消除——而證得人空所現的真理。從人空所現的真理,才能顯現幻相、假名的 作用。如前面所說, 阿賴耶識雖然刹那生滅, 但展轉熏習相續不斷, 故此能夠從幻 相我上、覺知人生固然不是一成不變的,心法變化上亦有改善的可能;只是在破除迷謬,希望覺悟,人人都可以向上漸增漸進,希賢希聖直至成佛。而且對於人生的社會,亦可以從假名我上見到有改善的希望,和進步的道路,譬如一家、一國、一 民族乃至全宇宙,沒有不是和合相續中一個似常的團體,這種相似常一的團體,都是以人做主位,可見每人皆具有社會性。社會的構成,全是借種種關係集合及人的 活動力量; 故此人對於社會的構成關係密切。所以談到改善社會, 必須觀察人的一 方面及社會的一方面,然後善惡利害便可分辨。不是為自己去謀求福利和公眾事業、便是善的,若損害其他來自求圖取權利、那是惡的,善是為了社會的利益、惡是為害社會的,害是應當去除、利是應當多作;不是可以任由一個人去壓迫或殘害其他的人,亦不是可以任由一小撮分子壓迫或殘害其他部分的人,然後社會才得到 由彼此互相交偏的精神,而成功為一個熱心善良福利的社會。

上面所說「人物」、「人我」兩種意義,都是一面的偏見,故此成為妄執,妄執的遺除,合理的收集,來歸納成為人生的觀察。在人生來說,包括了人的生活、生命,雖然是不離開物理、但並不是完全受物理支配,而且有相當自由的。譬如飲醉的人被酒(物理的)力支配,便呈現暈眩的姿態,但是能夠不飲便不受酒力支配了。人有心法,故此能有選擇判斷動作的自由、可以轉移物理的。是故人生不是物亦不是我、但是又即是物和即是我。

人和物的區別是人生的特性。如百法中所說明的二十四不相應行法、其中的眾同分,人有人同分,同分的類性意義,人同分即是人類性。這人類性可以概括人的一切來具體表現「人」的不同,因為有人性支配,故此人的物理關係、就不是一般物的物理關係,在心理上亦係人的心理,人類性上就可以顯出有人性。倘若認為人的性格即是人格,那人生的意義即是包含人性、人格;在關係上有物理的及心理的,故此人生有人生的意義,有意義就有價值。在佛學上說:人存在宇宙間,一方面是和一切有情隨業受報——即自然力支配——平等沒有異樣;又一方面是有人的特性,富有造作,思想、覺悟的自由自動能力;所以能夠憑著自力認識人空、法空所顯的真理,來改善個人、家庭、國家、甚至全宇宙。這便成為佛學上人生的意義和價值,這是每個人都具有的,因此各人應當視乎各人的心理來做出發點;自由活動,改善向上。有了自由創造活動的力量,故此有人豐富的意義,和廣大的價值,在人生的希望亦無窮!人的研究亦到這裡結束。

最後總結說一句話:學佛,目的是證明人空、法空所顯示的真理;達到宇宙人 生究竟的至善境界!。

上文譯本錄自太虛全書第六篇 —— 法與人的研究 ——

# 怎錄建設人間佛教 二千零六年於多倫多

# ——民二十二年在漢口市商會講——

人間佛教,是表明並非教人離開人類去做神做鬼,或全部出家到寺院山林裡去做和尚的佛教,乃是以佛教的道理來改良社會,使人類進步,把世界改善的佛教:這是題目的概括意義,這次由漢口律師公會、佛教正信會、漢口紅十字會,邀請我來演講,現在將題目分作三段來講:

- [一] 從一般思想中來建設人間佛教
- (一) 不明白佛教真相的群眾心理、建設人間佛教

要先從普通一般人的思想中建設起來,故須要把群眾對於佛教的普通觀念,略略的解釋。佛教到中國,雖近有二千多年的歷史,差不多窮鄉僻野,都有佛教,不過對於佛教的真相,卻仍是不能明白;故此佛教的精神和力量,亦不能充分顯發出來。但群眾對於佛教的觀察,可以在戲劇和小說等表顯來看;戲劇是窮鄉僻壤的婦稚都能知道的。可分作下列的幾種觀點:

一、神異的:民眾中對於佛教信仰崇拜的,他們大抵看佛教是很神怪奇異的東西。例如圖書集成,即將佛教編在神異典中。既看佛教是很神異的,故此看代表佛法的和尚亦是如此,就以濟公活佛、瘋僧等種種神通去崇拜信仰;又以為和尚是在山中打坐修靜功的,或有念經度鬼等能力,及有看相、算命、卜課、懂地理各種本事,曉人未曉的過去未

來事件, 故對於佛教與和尚、都看做是很神怪靈異的。由此而信仰佛教, 佛教的真相即因此被蒙蔽了。

- 二、姦盜的:在別有肺肝或盲目反對的人,對佛教懷著憎惡的意思,而對於 代表佛教的和尚,都以為全是奸邪、盜騙的東西,例如現在的火燒紅蓮寺等等的電 影中。對於佛教作這一種的看法,那麼、佛教的真相就愈加看不見了。
- 三、閑隱的:有許多人望著佛教和代表佛教的和尚,生羨慕心,即看做佛教 是清閑隱遁而可羨慕的,故此以為佛教是清淨寂滅、和尚是無所事事的。由此、致 有一類人,都謂待我把家務世事了過之後,便可來作佛教徒的誤認。

四、朽棄的:又有存著輕蔑心理的一般群眾,以為佛教是世界最沒用的東西;而對代表佛教的僧尼,都是窮苦沒有飯吃、或父毋算定是苦命的孩子送去出家。如此,等於社會淘汰下來的一堆垃圾,故對於佛教徒是可哀愍憐恤的,因而給與布施等等。由上觀之,由於中國人民看作佛教是神怪、姦盜、閑隱、朽棄等,把佛教的真相蒙蔽。若要佛教真精神表現出來,須將神怪等等的煙幕揭破,然後才可見到發

達人生的佛教真相。

### (二) 佛教教人的報恩倫理

現在進一步, 先將佛教教人做人的道德, 略略解釋。心地觀經上說有四重報恩 倫理:

- 一、報父母恩:以人類的生存,比其他動物來得艱難。譬如一個小孩子,須在母胎十月;生出後由嬰孩至童年再至青年,都須要父母的撫育。不似其他動物,如魚、蝦等遺子後,就可以不管;而人須由十餘年的教養。故一個人的成人,須由父母費去很大的辛苦勞力。所以佛教教人第一要知道父母恩,報答父母,亦即是世間所謂孝道。
- 二、報社會恩:人類生活上衣、食、住、行的需要,不但是依賴現代的社會人群,而且有藉於前輩遺留下來的業績。我們一日的生存,全是賴於上至千古,下至全球的力量供給,故此須知報社會恩,即眾生恩。人生在世界,不是個人的存在,由報社會恩,才有所謂仁愛的美德。
- 三、報國家恩:因為我們雖由父母的生育,社會的扶助,但倘有天災、猛獸的侵害,或以強凌溺、以眾暴寡的等等欺壓,演成內匪、外寇的人禍,就要有國家的組織,將有秩序的、協力保障全國人民的安全,換句話說,就是由國家政治、法律、軍警維持人民的安寧。故此應知報國家的恩,人人愛國,先辦國家的公共事業、而後治理個人的私業。

四、報聖教恩:以上三義,只不過做一個庸庸地生、碌碌地死的平常人,而未有導人生向上改善,發達無窮的不朽精神,將來未免要與草木同腐。因此、對於古今中外賢聖的教化,應知有使人類精神向上的恩德,在各種聖賢教化中,其中有佛教;再觀察佛教在一切聖賢教化中,有其他的聖賢所沒有的特點,由此我們便生起信仰的心來。以知恩報恩,即成為人的道德行為,亦即是為佛教切近教人實行的道德。

#### (三) 佛菩薩不是鬼神

普通人信佛菩薩,以為是同鬼神一樣的,這是大大錯誤的!佛是天竺——印度——的話,華譯大覺,和中國聖人的意義大略相同。故此佛不是宇宙萬有的創造人,亦不是宇宙萬有的主宰,乃是宇宙萬有實事真理的覺悟人;將佛親自所覺悟的道理,如實說出來,而使人依著去行,便是佛教。再說菩薩、普通人以為就是偶像,其實並不是這樣!梵語菩提薩埵,翻譯為求大覺悟的有情眾生,即是隨佛修學、立志成佛的佛弟子,故此和普通所說的鬼或神不同。中國通常所說的神,即是天神、地祗、人鬼——人死以後為鬼,所以神是聰明正直、在冥冥中主宰人類禍福的。然依佛教解說起來,神、鬼是六道中的鬼道、神道,生死流轉,輪迴苦海;而佛是圓滿覺悟、已遠超於彼岸,即是已能自覺覺人,故和鬼神迥然不同。所以、佛

是使人覺悟、趨向光明指導的人。如果信佛不明佛的真相,雖然信佛教亦不是真信 了。

## (四) 善堂的慈善家最好能信佛

中國的漢口、上海等處,多有善堂,能做慈善的事業,這樣是已有了向上好善心的。他或有信仰的神;或靜坐煉氣去修精神,或做慈善功德、希望生天堂的果報。說到他們以慈悲惻隱的心腸、來做慈濟的事業,亦即是做佛菩薩濟生度人的基礎。但是這種世間善事,雖然功不唐捐,若不能信佛學佛迴向菩提,亦祇是得有限的功德,或轉世來做一個好人、而且生在富貴家中,或能成仙生天。若由佛法看來,都是有限量而且不究竟的。如果明白了佛法而去做善業,即是將有限的福德、成為無量的功德了。譬如山溝中的水,只能夠在牠小範圍內——溪澗,就不能夠流注到江海中去,更不能周流到全世界;這是一個淺顯的譬喻。佛菩薩證明小的一草一木,大至無邊世界,都是來無始,去無終,無有邊際,無有窮盡。平常人所謂佛法無邊,其實佛法無邊,並不是有另一種的東西;明白了佛理,隨作一事,便都成了無量無邊。如金剛經云:『應無所住而生其心』。又云:『不住相布施,其福德無量』。做善事又能信佛,如一滴水放落大海,便等門同大海一味。因此、善堂的人最好能信佛!

# (五) 從事正當職業無礙於學佛

佛法並非隱遁清閑的享受,來教人不做事的;應該對國家、社會知恩報恩,故 此每人都要做正當職業。因為不正當職業,如殺人害命,敗壞社會風俗等等,這是 不可以做的。如何是正當職業?例如農、工、商、學、政、法、軍、警等。軍隊保 護國家安寧,警察維持社會治安,這些都是正當職業。學佛不但不妨礙正當職業, 而且得著精神上的安慰,做起事來,便更有系統而不昏亂,在平常人做不了的事, 學佛人就能做了。明白這種道理,佛法不離世間法,所謂『佛法在世間,不離世間 覺』。若能如此學佛,才稱是真正學佛。

#### (六) 佛教的一種經濟辦法

世人往往以為佛教徒都是寄生蟲,是社會分利分子,以為只有消費而不生產的,這是因為他們只以寺院的和尚來作佛教徒的代表;其實佛教徒不止是寺院和尚,而寺院不過是教化的機構,和尚是教化機關中的辦事人吧。講到學佛,並不是教人都去做和尚,要知道和尚不過是修養高尚的人格,來化導社會罷了。經濟學分為三種:一、是生產;二、是消費;三、是分配。生產、消費都容易講,所難的就是分配;現在社會的不安,是由沒有分配辦法。依佛法簡單的說明,有一部大乘心地觀經上,曾教人把產業分配為三分:一分拿來做生產的資本;一分拿來做本人及家屬的生活消費;一分拿來做救濟窮苦、宣揚聖教,和各種文化、慈善、公益等事業,使人類盈虛調濟而有無相通,享受均等公共的幸福。若照這樣,人類階級鬥爭,不會發生了。現在資本主義拿十分九來做資本,成為社會特殊的階級,引致生

階級鬥爭。其實人生,只要有衣、食、住、行就可了,要很多資本堆積起來作什麼?

### (七) 經濟史觀和緣成史觀

經濟史觀、就是唯物史觀,是以人類社會的政治、宗教等等,皆以經濟為基本;若經濟一生變化,社會的一切隨著便起變化。現在講社會各種史觀的,有十餘種派別:有講地理史觀的,有講文化史觀的,有講宗教史觀的。但此等都不知事物完全的底細,依佛法來講,每一事物,皆是眾緣所成,是由眾多關係才成一事物,所以社會並非簡單的、因緣使他發生變化。試問如社會變化、是由經濟而起,那麼經濟變化又由何而起呢?現在講社會學的,單歡喜講經濟史觀;真的像癡人說夢!那知佛教的緣成史觀,此經濟史觀要透澈明白得多呢。

# (八) 辨證法和諸行無常

辨證法、是現在時髦的一種流行學說,源出希臘哲學吉拉額來圖,因見宇宙萬事萬物,時時刻刻在變化,以有無相反相成而起變化,每一事的統一,不過是相對的統一,常在矛盾的變化中。到了德國的黑智兒,始確立了辨證法;但由絕對觀念發展為矛盾變化,還要進一步成為絕對的觀念。不久,又出了一位馬克斯,把黑智兒的絕對觀念代替唯物觀念,拿唯物來做效基本條件,說社會都是在物質經濟上,分成對立階級來鬥爭,進化;最後、無產和資本鬥爭,變成無產社會,才沒有變化。所以、馬克斯的辨證法,起頭和終結,都不是辨證法的。又或以辨證法是一種邏輯的三律:一、同一律;二、矛盾律;三、因果律。辨證法亦仍為此思想律所規定。所以辨證法在佛法看來,乃是對於宇宙人生的諸行無常律。行是流行變化,萬有都是無常不息而不永久的,譬加人從小孩變化到壯、老到死亡,由無而有,又由有而無。人類有生老病死,世界有成住壞空,萬法皆空,生住異滅。但在佛法、此不過諸行無常的一條原理吧。較辨證法透徹的多。此外尚有諸法無我、有漏皆苦等原理,便非他們所知了。

## (九) 最新的科學和佛學

中國人近來對於科學,有反對的、提倡的,但無論怎樣,多是以西洋十九世紀的唯物科學為科學,不是西洋最新的科學。從化學來講:凡一物質,皆是從分子組成,分子由原子而成,一地球可算出由若干原子構成。而最新發明的原子,亦由電子構成,如八大行星圍繞太陽一般,空隙比實際多;又進一步發明量子,成為無質的力。從前化學、物理分開,到此時是分不開了。這種力、也可說他是精神的,而近於佛學的一種議論。又在物理上的相對論,以空間、時間、主觀各種關係成為某一物象。譬如一張桌子,立在各方面所看不同,這是近於佛學的緣成論。再就生物學講:最近廣東中山大學教授羅廣廷試驗的結果,把達爾文的進化論根本推翻,而

近於佛法的業感論。所以、現在最新的科學,已不是唯物的,而是與佛法相符了; 然佛法歷萬古而常新,亦非新時代的科學所能及!

### 〔二〕 從國難救濟中來建設人間佛教

現在繼續講明佛教徒在救濟國難中,應當如何來建設人間佛教。講到國難,我們中國在近幾年來,真是很可哀痛的!所謂天災人禍,內憂外患,相繼而來,自從日本的侵擾,內匪外寇,交迫尤甚。關於國民救難之中,我在前曾講過,佛教教人報恩的第三項,就是報國家恩。國家能為人民拒外寇而平內匪,現在國家正處災難中,凡是國民各人都應盡一分責任能力,共同想辦法來救濟個人所託命的國家,在佛法即所謂報國家恩。

#### (一) 國難中勿徒逞悲憤

在受強暴侵略的嚴重國難中,凡有人心的,當然有悲痛心情,憤激之氣。但是 專發揮悲痛去縱憤逞激,悲觀到極而作中國必亡的論調,以個人的哀痛去影響他人 同陷悲觀中,是無益反而有損的。何況人在這種憤激之中,往往不顧一切,欲作不 量力的孤注一擲,則個人犧牲而同時亦損失了國家的元氣,不能發展。若能各盡各 人的力量,從實際上堅忍耐勞去工作,那就不會沒有辦法的。

# (二) 想免災難要省過修德

在佛教的因果業報上講:要曉得這種天災人禍,並不是從天上掉下來的,不是土中生出來的,或漠不相關的他人給與我們的,災難的果報,是各人自造,或有是我們共作業因所致,在佛法稱做別業、共業。別業、是個人自心所造的業,共業、是多數人心理共同所造成的業。要清本正源的拔濟災難,須要各人反省過愆,同時勇於進修業德。「業」、就是平常的行為,就是各人的身、語、意所作出的行為。古人說「吾日三省吾身」,所以我們要常常反省,見到自己有過處。如一日一月一年前所作的罪過,乃至十年二十年前所作的罪過,能知而改悔,由消極的不作惡;更積極為善,故此各人若要無災難,安樂康寧,就要各人去作各種善良的行為,在中國稱善行為德。由修德行善的結果,社會自然安寧,所謂「自求多福」,便造成自己和國家的幸福了。

#### (三) 安分盡職是救國基礎

現在要救國難,而國是什麼呢?就是有領域,有組織,有秩序的團體,需要各分子各盡其本能,各安其本分。大凡災難的起源,都是由內患生起。如人身體內四大有一不調,仍招外感致病。現在救國聲中,高呼安定人心,安定社會,倘若不各自安分,反擾亂於自己,必荒廢自身職責,而且妨害他人的業務。例如國防軍隊,能安定國防,軍隊如克盡他的國防職責,便不會有不抵抗而放棄東北,國難即無從

發生了。在普遍全國的農、工、商、學、政、法等眾能各盡其職,各安其分,然後 國家的組織方能堅固,社會的秩序方能安定;必須如此才可有進行各種救國事業的 基礎,而盡國民應盡的職責。

## (四) 剿匪先得民心歸順

現在有匪徒擾民,各省區的人民,都在顛沛恐慌中,而且時時牽動全局,故必 先安內才能攘外,剿匪成為現在最重要的事情了。但是站在剿匪方面的人,必令匪 區外或匪區中的人民,不受匪徒的各種誘惑或脅迫、或蹂躪,然後才能認識剿匪的 軍政、確實和匪不同,是真能拯民於水火而登衽席的,方能使民心信仰歸順,斷絕 匪源,使匪漸漸消滅。如剿匪方面力量反不如匪,反使民心增加怨怒,被匪引誘, 匪不但不能剿,反從人民中另製出新的匪徒來,那就危險極了!故剿匪的人,要發 佛菩薩的大慈大悲、救世救民的心願,都要能犧牲自己,勤勞辛苦的去作救人工 作,先取得民心的歸順,進使被匪誘脅的從眾亦來歸順,到時匪不剿而自滅了。

## (五) 有攻人的利器不如有保民防具

剿匪是對內的,而對外當然也不能不重國防。然以外寇用海、陸、空武器、毒氣等等來侵虐我們,故主張我們亦須有攻人的武器毒氣等等去報復。譬如有一種毒氣施放出來,能使漢口全市的人畜一點鐘內都死盡的,連空中飛鳥亦不能存留一個,故此有許多人也要去製造毒氣施放。但製造毒氣去殺人,不如製造防禦的面具來保民;因為你殺來,我殺去,究竟不是做人的道理。但是我們也不能不抵抗的讓人來攻殺,所以中國在戰國時代,亦因各國互相爭鬥殘殺,即有一位墨子主張非攻,製造防禦器具,講求抵抗技術。如要塞炮台的防守,使外寇的兵艦不能來損害我們,以及抵抗飛機的來襲,多置高射炮等。從前我聽到德國回來的朋友講:說德國時常試演新發明的毒氣,人民走路,常帶著三四種防毒的面具。這種防毒面具一帶上面時,所放的毒氣,便不能為害了。故我們不要跟著人去學製造殺人的武器,使國民成為互相屠殺的一架殺人機器。無論如何,須改變方法,如墨子非攻而注重防守的方法。當時曾有人要攻城,墨子問你如何攻,我即如何守,結果使攻城的失敗而去。所以、這不是空談的事。我們中國既然並不想做帝國主義去侵略人,所以我們最需要的,即是自救自立。若能從防攻止攻方面佔勝,那不但我們的國難可以自救自免;而且可以為全世界、開闢出一條光明的坦道啊!

# (六) 生產教育先要有生產計劃

中國三十年來所辦的教育感到不適用,學風的敗落,已至無可諱飾。現在謀中國今後教育的改良,大多說須要趨向增加生產能力的教育。我亦感覺到需要有生產教育,但這須要先有生產的計劃,使生產成為國民實際所需要的東西,結果不但使人民富裕,而且國家亦增強盛。否則,勢必鬧成現在各國的經濟恐慌。現在各國的

經濟恐慌,和我國不同,我國是民窮財盡,生產不夠;而各國是生產過剩,市場停滯。這即是生產無計劃,不恰好適合世人、或國民所需要的緣故。如現時美國將成船的牛乳傾入海中,成堆的穀麥付之一炬,而另一方面依然有幾百萬、上千萬的失業廣大群眾;故此無計畫的投資發財機會的生產,是陷入困難的。若只知辦生產教育而不知生產的所需要,那將來結果亦必演成國內國外的經濟恐慌。故有生產的教育,先須有生產的計畫。

# (七) 復興農村要注重儉樸勤勞

中國幾千年來都是以農立國的,故十之七八盡是農民,若農村破產,那都市中一切繁榮亦皆不能自保,故此救濟農村,在目前是非常的重要事務。但救濟農村的人,須要先能注重儉樸勤勞。以農村敗壞的原因,皆由都市生活一天比一天的繁華,在農村中稍有知識財產人民、皆被指為土豪劣紳,趕出農村,齊集到都市中。這樣一來,農村成為無主腦的殭尸,無有統治的活力,唯有剩下空殼的軀幹了!因此少數的匪徒,很容易從中破壞佔領為匪區。因此復興農村,需要有知識、有財力的人回到農村裏去。但都市生活過慣的人,在鄉村便不能與農民同甘苦,故須把奢華墮逸等習氣除去,而能儉樸勤勞,這樣的回鄉村去方能有益。假使不是這樣,那末回到鄉村去,不但不能復興農村;且把農村最後的基礎也摧毀了。因過慣都市生活的一個人消費,超過農村的數十人,這樣的人去一個人,必定反增加農民的負擔,而成為復興的障礙。故復興農村須政府的不擾民,能負起保安的責任,更要有能儉樸勤勞的人去領導。

# (八) 施政要立誠為公

施政、單不只是在文章上做得好,唯一的條件即要立誠;誠即言行一致。發號施令等等,必立誠能才生效力,使社會人民皆能切實的奉行。否則,雖放言高論,僅在文章做得好看,儘管張布告,貼標語,而效果終是沒有。故中國古書上說:修辭立其誠。為政最重要,固然不單在立誠,然立誠在今日政治信用破壞後,是起死回生的救命針。講到為公,我記得孫中山先生講過:『政治就是管理眾人的事』,所以政事是眾人公共的事。雖也是可附帶著解決個人的生活問題,或達到名利的慾望,但從政的第一要義,必須要有為公共的心,為國家或社會、公共的利害是非而去做事。所以、中國古來往往藉口親老、家貧而做官——為政,這是不對:因政是公共的事業,雖然可附帶解決個人的生活,而不能以此為目的。中國人不能有為公的心,而為私的心發展過甚,此即為政治腐敗、人民困厄的總病根。所以要救國自強,須從施政都是要為公做起。

## (九) 單在政體上爭亦庸人的事

「單在政體上爭,亦庸人的事」,這是英國某詩人的一句話。英國人與法國人性情不同:法國人每有建樹事業,先須詳細的計畫,然後施諸行事;英人則相反,他們皆從實際方面做起,等到事體實現之後,理由即從事實產生。如英國是立憲最先的國家,但其憲法卻是著名無條文的,這種性質頗與中國國民性相同。現在中國

因國難的救濟,又爭論到政體上去,反而生出許多糾紛。今各國如英、美、法為民治政體的國家,義大利、德國是一黨專政的政體,俄國是無產專政。或有說中國必須即行英、美、法的政體方能救國,或要學蘇俄先經過大破壞;或中國今在國難的時候,須學義大利等的辦法;而國民黨所施的,則先黨治而後民治。其實所要的,在能如何切實的去實行各種救國的事,不是在政體作種種空談。

### [三] 從世運轉變中來建設人間佛教

今日講從世運轉變中來建設人間佛教。世運轉變,即全世界的趨勢已有了一種轉變。在這種轉變中,不要再跟在人家的後面走,必須趨向最前面,作世界的領導,因此而建設人間佛教。但人間佛教的意思,已在前講過:人間佛教,並非人離去世界,或做神奇鬼怪非人的事。是因世人的需要而建立人間佛教,為人人可走的坦路,以成為現世界轉變中的光明大道,領導世間的人類改善向上進步。

### (一) 縱我制物的思想是近代文明的源泉

近代的文明,可以說是發源於歐洲,乃至美洲全世界都受影響,而日本等皆是 效仿歐洲以成為現代國家的。但歐洲近文明時代如何成功的呢?歐洲古有希臘文 明,亦以人為本位,而利用萬物以享樂為主義,研究宇宙萬有的哲學頗發達。但是 不久,即為羅馬併吞,變成羅馬的大帝國。但沒有好久,羅馬即成為驕奢淫逸,腐 敗崩潰。在這時候、接受了耶穌教以為救濟,而成立所謂羅馬教;於是歐洲各國都 成為信神的國民、信宇宙萬事萬物、由神創造并為主宰、故求神赦罪即可到天堂 去,而將以前人本位的意義亡失殆盡。至十四五世紀,生起十字軍,與回教戰爭; 旋起宗教革命,而信神亦因此搖動。希臘人本位的觀念,亦覺悟過來,即所謂歐洲 文藝復興,從神的懷抱中跳出來,發見了自我,向來的神權不承認了。主張人權, 而且發展成自我為中心的新天地,以擴充自我的自由快樂,為人生的意義和價值。 但與自我相對的都是外物,策謀利用來制服它,據此作為一切發動力的根本精神, 縱任自我去想種種方法,來制御用一切的外物,以滿足自我的欲望,故發生科學的知識。科學發展以後,即造出各種機器,演成工業革命,故結果產生資本主義。帝 國主義們,即一個國家或一種民族的縱我制物,求自我國民的向外發展,去制服利 用其他的國民。復因資本主義工商業的發展,欲佔領一切製造原料及銷售市場,於是造成強大的海、陸、空軍備和交通,以為侵虐征服他國民的工具,乃至成為現在世界的偏崎情形。由此、即成帝國主義與帝國主義的鬥爭,及被壓迫民族革命的鬥 爭;資本主義與資本主義的鬥爭,及被剝奪階級革命的鬥爭。如資本主義和資本主義,及無產階級相鬥相殺的情形;帝國主義和帝國主義,及弱小民族的相鬥相殺, 無不拚死拚活的戰爭著。由上來觀察,可知縱我制物的思想,即是造成近代帝國主 義、資本主義文二明的源泉。

#### (二) 世界各國都已陷入走不通的死路

現在世界各帝國主義、資本主義,和反帝國主義、反資本主義,都在相鬥相殺中;故此各國不能不發展海陸、空軍備,結果達到了全國國民已負擔不起,而對外亦伸展到各國一觸即發戰爭的危迫情形。在此狀況下,故有非戰公約,和平公約,

及軍縮會議等發生,以要求裁減軍備。但其立國之道的根本精神是無改變,以致迄 今仍無結果。而另一方的資本主義,也是如此;生產過剩,金融停滯,工人失業, 高築關稅壁壘,演成長期的經濟恐慌;大開世界經濟會議,亦毫無結果。由此皆陷 入走不通的死路!而反抗方面,更有被壓迫民族及社會主議,盡力的爭鬥。然若能 關出一條新的活路,則相持不下的僵局,才可打開。

# (三) 中國無出路中的出路

中國當然不能長此下去,故此中國也不能不求出路。但若走仿效列強的路,非三四十年不能做到;即做到而各國已不知變成怎樣了。故單是跟隨他國走,究竟不是辦法!而另有一些人,以為中國須走入俄國走的路上去,然俄國尚在各國你死我活中拚命;而且中國並不能有此辦法,以近代歐洲之有社會主義,即因反對歐美的資本主義而起。中國無有資本主義,亦即不需要社會主義;況俄羅斯雖然走社會主義,仍是變相的新帝國主義,列強的路與蘇俄的路,既然都不是中國的出路,然則中國長隨天災人禍等下去麼?不是!因各國走到走不通時,必須改變方向。以人為萬物之靈,窮則變,變則通。乘此各國由窮到通的轉變趨勢,中國可為他們走不通之中、而開闢一條出路來。這一條出路是什麼呢?即將縱我制物的思想,改變成中國文化根本精神的克己崇仁。今世界各國,若駛船駛到斷港沒有路一樣,而我們以克己崇仁,為他開闢出一條河路,就可以通行於江海中了。如此、不但我們不必隨人家走,而且是救各國救全世界,中國亦在無出路中得到出路。由此、中國可濟世界末路於窮途、而且作為世界的領導,顯出中國文化的真價質與真精神。

#### (四) 羅斯福的善鄰主義

現在縱我制物的世運,已有轉變;因為此路既走到盡頭,所以別想出路。前兩月,美國新任總統羅斯福先生發表了一段論文,中國各報紙亦曾譯登,或稱他為善鄰主義。其中所講的有兩點:一、只顧自業不顧他業的利益,即為自職業謀自利益、而不顧妨害他業的利益,這是不可以的。二、只顧此地方的利益,不顧妨害他地方的利益——如漢口只顧漢口利益,不顧妨害其他處之利益——,亦是不對的。要人兼顧旁的職業,和旁的地方,所以稱他為善鄰主義。其實、羅先生這些話,但限於美國範圍,若把他擴充,從前各國縱我制物之蔽,便可以除去了。而從克己崇仁的方法,求自己國家和階級的利益,就要兼顧其他國家和階級的利益,因為其他國家和自己國家有鄰接關係,假使日本人能知此義,便不會來侵略中國。羅斯福見到美國國內,各業各地相爭的情況,美國資本家和資本家爭鬥,如紐約到舊金山的鐵路,走數個公司並造了數條相競爭,所以才說出這種話來。而現代各階級,各國鬥爭的尖銳化,亦正須擴充他的善鄰主義,應用至各國各階級間了。

#### (五) 日內瓦的世界佛教大會

亞洲的佛教,傳播到歐洲後,各國都有研究修學佛教的人了。新近由義、法、英各國人在日內瓦發起世界佛教大會,遍載各外國報,而中國報亦有幾處登載過。此會由歐、美、亞各國佛教徒組織的,曾發表宣言以明其宗旨,不為個人精神的修養和安慰,乃為救全世界人類道德的淪亡;希望亞洲的佛教先進國為指導。以歐洲本是信神的國家,所有倫理道德,都是依據於神,而演成科學的現代文明後,已使神本的倫理道德摧毀無遺。現在歐洲以及受歐洲文明的全世界,人與人國與國相殺相奪,要想解除這種痛苦,遍求古近東西,有沒有符合科學思想可建立的新道德?那就是他們來接受佛學的原因了。由此種動機上,發起世界佛教大會,在於建設世界人類的新道德,全人類走向光明大路。前講羅斯福的善鄰主義是美洲的,而日內瓦的世界佛教大會是歐洲的;可由此知歐、美縱我制物的思想,已有轉機。那末、我們將中國固有的孔、老文化,及二千多年來流傳中國的佛教,拿去貢獻歐、美各國,豈不甚為適合時宜嗎?

### (六) 佛教的原則和人類新道德

佛教的原理,簡單說:宇宙萬有都是眾緣所成、唯識所變的。但在眾緣所成中,若沒有統攝的發動力,便成為死板機械的東西,由此雖明眾緣所成,還要心識的心理作用,在眾緣所成中,常為轉變的活力;此活潑潑的活動力,就是各人當下的一種發動力。佛法不許另有造物主的,因各人都有創造的心力,雖有創造的心力,亦是眾緣所成,轉變為人生萬物。利他便自他俱利,害他亦自他俱害;造善因便結良果,造良因得結壞果。而眾緣所成,既不違科學,唯識所變,又全是各人自心力量,不須外求了。

#### (七) 菩薩是改良社會的道德家

菩薩是覺悟了佛法原理,成為思想信仰的中心,以此為出發一切行動的根本精神,實行去救世救人,建設人類的新道德;故此菩薩是根據佛理、實際上去改良社會的道德運動家。必須如此,菩薩才能將佛教實現到人間去。

## (八) 三十年後的太平世界

由上面幾種關係看來,世界人心已有轉機。因為近代文明的路走窮了,窮則變,變則通。我們在此時,真能修菩薩的行願,將亞洲文化貢獻到歐、美各國,我敢作一個大膽的預言:三十年中,便可以把相爭相殺的人間地獄一掃而空,變成太平世界。此並非憑空的揣想,如有修菩薩行的人,必可實證到的。

## (九) 中國人做錯了、將延長禍亂或再落人後

中國本為世界的先進國,而且自有偉大的文化;在近代的西洋文明,中國卻落後了百年或數十年。假使現在再做錯了,或跟隨列強資本帝國主義去走,或跟隨蘇

俄去走,那就或者延長了世界禍亂的時代!或者等歐美人從轉變中都做好了,再落在人後面跑,未免太可惜了!現在我們要想自救救世,非將中國的文化、發揚成領導各國的文化,恢復為世界的先進國,不單是為中國人無出路中找到的一條出路!

上文譯本錄自太虛全書第十四篇 —— 怎樣來建設人間佛教 ——

# 僧教育目的和程序

二千零六年於多倫多 ——民二十年在北平柏林教理院講——

本院自從去年改組成為世界佛學苑教理院以來,由台源、常惺各位法師擔任其事,回觀一年間經過的成績,亦頗堪告慰。太虛因應各方務,未能在院盡教導職責,對於台、常、各位法師實在感到非常抱歉! 現在座雖然有居士和小學校的學生;我仍僅能專就僧教育來討論。僧教育三字,不是今日特創的名辭,在清末既己有僧教育會,顧名思義,即可知道是學僧所受的僧教育了。不這目的安在? 所出的人才是否為國家社會所需要? 這問題極應討論的。

自從清朝開始,佛教即進入多事的時代。三十年來常有僧寺能不能存在的問題發生,一波未平,一波又起,僧寺時常感無限的恐慌。若考察現代思潮,有一部分人根本就反對宗教,以為佛教是宗教的一類,故此應該和其他宗教同樣不能存在。亦有人以為佛教不是宗教,佛教不過講明宇宙人生的原理,永遠是人類所必需研究的學術,故此仍可存在。至於不反對宗教者,對於佛教應當存在,更不存問題;不過寺僧可否仍存在,這問題到今日還未有一決定。如十七年的廟產興學運動,是消滅寺僧的最顯著事件。最近該會已宣告成立,並得黨部政府的許可,他們的標語是『人其人而不火其書。利其產而不毀其宇』。對於佛教的經書典籍、及古蹟名勝雖然仍主張保存,而對於僧人、就作一般平民看待;僧產、便用來做政府要辦的事務了,這看來比古代封建、暴戾、迷信的皇帝,表現好像文明一些,目的仍是一樣要

趕盡殺絕,不再容許他們存在。興學運動如果真的實現,將來便僅有專供社會人士研究的佛學,寺院雖然保存,那只是旅遊觀光的景點,而不是僧眾修學的場所、和佛教宏化的機構了。如此便使佛寺和僧眾不能存在,那麼我們又何需更提倡僧教育呢?在今日辦僧教育和受僧教育的人,都是應當深切注意、研究到這是現實的環境。

我以為佛教和僧寺的存亡,是和政治有深切關係的。現今國內潛流有共黨思潮,本是由馬克斯唯物史觀的共產主義脫化出來,假如給共黨奪去全國政權,對於宗教必會盡力排斥,而佛教既然一向被蒙上宗教的名義,勢難免不同歸於盡。但觀察多數國民的心理,共黨主義在中國很難實現,故此暫可不談。至於現在已經統一全國、掌握政權的國民黨,在三民主義的領導下,固然明文是許可信教自由,和宗教同等的佛教、自然亦能容許存在,而且可以有發揚光大的機會,故此佛寺僧眾亦有振作的希望。不過亦有應當明白的要點,即在國民黨的立場上,現今的僧寺亦決不許照舊延續下去,必需用一番整頓改革工夫、然後才可以的;於此、便有辦僧教育的需要。但是僧教育並非漫然無目的地講學,應以造成真能住持佛教的僧才為目的;此是學僧的出路,亦是僧教育的宗旨。

前次國民會議已辦選舉,立法院曾討論寺僧、應否有選舉權的問題,以為如認 定寺僧是宗教師, 那應無選舉和被選舉權; 否則、如認定寺僧是普通市民, 就應同 有選舉與被選舉權。但是國民會議不過是一時的集會, 旋作罷論。但是事雖過夫, 到了憲政時期,僧人和寺產究應如何處置,終有討論的必要。或以為今後假使仍有 佛寺僧產的存在,就應該規定寺僧是宗教師,僧寺是佛教教化的機構,在國民中應 談取得相當的地位,不會被國民再視作廢物,佛寺僧產才有鞏固的希望,國民亦可 以藉此明白佛教的真相。佛教師——或名布教師——在佛教教化機構執行他們的職 務,亦應該有他們經費所出來的寺產。宗教師縱然沒有特別優崇的地位,但應該和 律師、醫師、會計師、工程師等受同等的待遇。這樣可以使國人對於佛教寺僧亦有 所信任,在法律規定後,無論何人亦不得作非法的侵犯了。如果希望取得合法的地 位,就不能不養成他的資格,如律師須有相當的訓練,和律師文憑證件等。寺僧既 然是佛教師,亦應有佛教師的資格;如無該資格,便能為寺僧,故此必須有僧教育 來挽救弊端。在西藏、日本、錫蘭各地養成的僧格,皆有長時的訓練。在日本曹洞 宗等規定、僧人必須具備中學畢業的資格,再加勤苦學習八年,然後才可以擔任教 師;在西藏、錫蘭有終身作沙彌的,不得榮獲比丘——布教師——,這是各國訓練 僧才嚴格的大概。唯有我國的漢僧,久已成散漫無紀,凌亂無序的現象,若仍然任 由他們死氣沉沉下去,不能振作,縱無外界摧殘,他自身已毫無意義,反成為佛教 發展的障礙物,終必受社會天然的淘汰。國人對於佛教本來就不十分明白了解,往 往因為他們習慣、見到的或傳聞的俗僧,就可以代表佛教的全體,因此才以為佛教 已經是國民中不應該有、不須要有的污物廢物; 其中雖有少數的高行大德, 但不為 世人所知。如此、不但單失卻了寺僧本有的地位——如佛教師的資格,而且佛教亦 因寺僧墮落而招來世人的抹煞。由此推知住持佛教的僧才,如不加以嚴格的規定和 訓練不可。今就此後應建立的三種僧伽分述如次:

- 一、學僧——求學宗教師。沙彌(俗稱小和尚)—— 初學佛法、比丘(俗稱和尚)——正在學習佛法。
- 二 職僧——現任宗教師。教導群眾、為人民眾服務的菩薩僧。
- 三 德僧——退休宗教師。為國民和在佛教服務已久、因**体能衰弱**退職的老僧,為教友、民眾所崇仰的。

僧眾有如上的資格,才可以住持佛教,並取得相當的地位,引起社會的信仰。 但是對此中的學僧應如何訓練? 我曾思研再三, 以為今後出家的沙彌決不能像昔日 的亂收目不識丁的人,必須具有高中畢業的程度,先對於國民常識、世界常識,和 佛教的學理,俱有相當的基礎,才可引度作沙彌。入律儀院接受僧教育,受沙彌戒 ——三皈、五戒出家時已受——半年實習,造成沙彌共同的律儀生活;同時並學習 普通教務,如諷誦修持等。第二期進受比丘戒,一年半實習,以期適合於比丘的律 儀:同時學成出家僧眾應具備的佛學常識,使能符合僧伽的資格。在此兩年,如天 才不高同時不欲深造的,就可以出為職僧中的事務員。如願深造的,亦可以入普通 教理院——等於大學,可得學士的學位,經四年出院即可為助教師。如更希望進 修,可入高等教理院——等於中央研究院,可得博士的學位,研究專門的教理,縮 小範圍去作精密的探討,三年出院即可任布教師。假使能夠根據佛教入道的次第, 由教理至行果,更求上進,更可以入參學處,親近依止前面所述的長老僧。習禪的 可進禪觀林,習淨即進淨業林,習密即進真言林——,這亦需得經三年。經過這長 期共十二年的訓練,方能達到學僧最高的成就。經過長期的訓練,亦不是甚麼大不 了的事情,正如美國基督教的教師、亦有先在大學畢業,再入宗教學院八年然後始 得宗教博士銜相的同。不已在前雖說由參學處與高等教理院學出的學僧為布教師, 普通教理院學僧僅可出為助教師,律儀院學僧僅可出為事務員:不過他們若能努力 工作繼續修學,亦可漸昇另一層級別。布教師經過二十年的服務,即可以列入為長 老僧,作應受教眾、民眾恭敬供養的德僧。

以上學僧、職僧、德僧人數的分配,假定全部僧額是二萬人,即分佈如下:

- 一、學僧五千人,包括以上所說的四種修學僧。
- 二、職僧一萬二千人,可以五種分配:
- 甲、布教約五千人,每所職員一人至七人,約三千餘所。
- 乙、佛教慈善事業職員約一千五百人。
- 丙、佛教文化事業職員約一千人。
- 丁、佛教教務機關如佛教會等辦事職員約三千人。
- 戊、律儀院、教理院、參學處教職員約一千五百人。
  - 三、德僧約二千人。

以上的分配,詳細在我所訂的建立中國現代住持僧大綱。這樣所有的佛寺皆是修學場所,教化的機構,寺僧亦全是有職業的國民,不是舊日被人視為無業的遊民了。由學僧、職僧、德僧組成佛教的教團,而寺院亦沒有不是授學、修養、宏化的處所,這樣佛法便可以闡明,僧寺地位可以鞏固,而社會民眾亦均能得到佛教相當的利益。不然的話、寺僧決定不能存在;縱能存在,亦徒為佛教的障礙,社會贅疣。故今日為保存發揚整個的佛教計,必須造成真能住持佛法的僧才,為風雨飄搖中的佛教僧寺開一新出路。這是辦僧教育目的,亦是你們學僧來此求學應抱的宗旨!

上文譯本錄自太虛全書第九篇 ——佛教育之目的與程序——

# 學佛人應知行的要事

二千零六年於多倫多 ——在武昌佛學院講——

意志清高學佛的人、隱居在深山清靜修養,相反的、意志卑劣的人、依賴佛教 謀取生活,自以為出了家、便可以安享現成、和應該接受信眾們的供養,這兩種現 象都是我國僧尼數百年來的陋習和弊害,致使佛法教化不能宏揚在世間、反為世人 垢病的大原因!我對這情況有很大感慨,因此宣揚通俗的佛法教化;近年來人心不 斷在轉變,嚮往佛教皈依的人亦漸多。不過仔細觀察他們的作為,新發起信心的在 家佛教徒們,仍然沒有擺脫出家僧尼的弊習,而且有傾向日深的形勢!這是由未知 學佛的正行——八正道,故此不是成為一般凡夫、深深溺在塵垢中,便即成為外道 的逃避世間了。現今所應該正確清楚、和去實行的是甚麼?我認為所有學佛的人、 不論在家或出家、皆不得坐享現成、和接受他人供養為應分的事、每日要隨位隨 力、作資生利人的事業,不得荒廢偷懶,才能報佛和人類的恩德,這是滌除積垢、 起來振發新光彩的事業了。新的事業是甚麼?這是應該知道和清楚、職業和志業的 分別。學佛、屬於志業,從人的意志和願望所愛好,趨向實踐佛法去純淑自身,和 改善心態、增進自己的德性、達到身心上的安樂。故此應從三皈依的信心開始、接 著實踐五戒、十善、六度、四攝等行為目的,而絲毫不是藉此形儀做作、去圖謀一 家一身的生活計。其次職業、不論是國家、社會、或世界,隨環境情勢所適宜,才 幹和能力所能荷負,不管任何工職和勞作,和他人交換利益上所需要的,來資助自 身和家庭生活便可。因為個人、家庭和他人的互助,方得生存養活,故此應該盡力 去服務他人、來酬報他人的互惠。否則、我們在世上生存、不過是寄生蟲、只有增 加他人的負累, 亦是增進自己的負資產, 墮落自然難免, 更談不上生存的價值觀 了! 故此學佛應行的要事, 即是完成道德人格:

對職業要盡忠,以回報他人——父母、師友、以及社會——資助我生存的恩德。

勤心志業,由淨化自已身心、進趣自性的智德。只有這樣做、佛是人人可以學的,只有這樣做、人才是真的學佛。為甚麼呢?世間一切生活上的事業,和佛法都沒有違背的;學佛的人應該自利利他;累人負己,是無業流氓所做的事;寄生蟲偷生人世,是不正確的生活;就算巧取或坐享現成,亦是盜竊的行故為呵。

這樣看來,出家人有出家人的事業,平常說「宏法為家務,利生是事業」。在家人有在家人的事業,即「仕農工商,各人負責一職、來養活自身和家庭,進一步利益群眾和國家的事業」。不能如此、即成為世間負債的人,又怎樣能夠成就佛法中的超越世間偉大的志業呢?

上文譯本錄自太虛全書第九篇 —學佛者應知行之要事—

僧的自治和寧波佛教會成立講話 二千零六年於多倫多

- 一 佛教的僧
- 二 佛教的僧自治
  - 甲 擯除侵擾的他力
    - 1對於國家政府官廳的他力
    - 2 對於地方紳民幫會的他力
  - 乙 振作渙頹的自身

## 一 佛教的僧

梵語僧伽,總括它的涵義,應譯為「清淨和合眾」。「大乘僧」,乃至遍法界中的生命体皆是,這不是今天所要討論的。現今專論「釋迦牟尼在人間教化中的僧」。但包括依出家律儀,而且清淨和合的五眾來說,其中在家的正信士女就不列在本題中。所談的出家五眾;即苾芻、苾芻尼、室叉摩那尼、沙彌、沙彌尼五眾便是。前列的五眾雖同是出家的弟子,但因有兩種原由,才成此五眾區別。

- 申 由業果而成的區別。
  - (1) 苾芻……沙彌。
  - (2) 苾芻尼……室叉摩那尼……沙彌尼。

#### 乙 學級而成的區別

- (5) 沙彌尼……初…」

現今所謂佛教的僧,正指此五類各依不同清淨律儀成立的和合眾,並不涉及其 他的。

#### 二 佛教的僧自治

此中的所謂「自」,即「佛教的僧」便是。治即調治處理。他們所施行的事,所關係的事件,務使有條不亂,益進美善的意思。自治、即「佛教的僧」治理,不依賴於他力,亦不受制於他力的。「佛教的僧」,乃是一群專以「住持傳布佛教」為職業的團體。根据新近最盛行的「職業團體各為治理」的義務,(亦可以說行社會主義),和我國過去各種「同業團體」,及「同行公議規則」等例,主張行「僧自治」,是應無不可。而且佛教向來的「學處律儀」「禪林清規」,皆早已實行自治了。但在久遠積弊情形遺下來,頗多為他力撓亂。撓亂的來源,多半是由於「僧」本身的腐敗所招感故此在今日欲實行「僧自治」,既須擯絕撓亂的他力,尤其是應要去除本身腐敗的弱點,自力整頓去振興。現分述於下。

## 甲 擯除侵撓的他力

## 1 對於國家政府官廳的他力

主張與一般國民,同盡國家的義務,同享國的權利,同受國的制裁,同得國的保護;例如明朝的「度牒」,和近年的「管理寺廟條例」等,在普通法外加施的箝制,是絕對要擯除的。不受政府官廳的侵犯撓亂。至國家政府官廳所施的法律政令,應與一般國民相同的,而不是因為「佛教的僧」特別去生起。故此主張「僧自治」的,要遵依同為國民一份子的義務,隨順一般國民便可以了。用不著另有長短不同。

2 對於地方紳士幫會的他力近來佛教僧人所住持的佛教寺庵,往往有地方土痞地棍幫會等類,自稱「紳士」「護法」「檀越」「施主」等名目。或總稱曰「十方」。強行干預各寺庵的事,操進退黜陟各寺庵住持的權,予取予求,魚肉欺凌,無所不用其極。稍有不遂所欲,便得橫加「不守清規」四字,動不動便要驅逐。甚或閉毀寺宇,提奪僧產。獅蟲的附庸僧人,藉賄庇而縱令敗壞。龍象之士,由清高而竟至流徙。黑暗千萬,無甚于此。殊不知「十方常住僧物」這名稱,乃專指「十方僧眾」來說。與「地方人等」,毫不相涉。回顧土痞地棍幫會等,不過巧假「紳士」「護法」「擅越」「施主」等名目,自稱「十方」,實屬咄咄怪事!而謬種流傳,如僧徒,官廳,都習慣了昧而不加明察,認為理所當然。故不可不大聲疾呼,使知錯誤流弊,應加以革除。今和「中國全國佛教僧」約:凡有稱為「十方」而自來干預寺庵事務的,無論舊慣新起,皆須一概除絕。當和全國僧眾,願拼命而玉碎,勿畏兇而瓦全。

#### 乙 振作渙頹的自身

1 組織各的佛教僧自治會

此由每一縣的僧眾,以自動地去集合全縣各寺院庵堂的僧眾,先構成各縣的「佛教僧自治會」。以整頓全縣各寺庵的僧規,清理全縣各寺的教產,振興佛教事業,利益地方人民。

- 2 組織各的「佛教僧自治聯合會」 此由各縣佛教僧自治會聯合構成,為一省的僧自治會者。以辦二縣以上所聯合 舉行的僧自治事。
- 3 組織全國的「佛教僧自治聯合會」 此由各省佛教僧自治會聯合構成,為一國界的僧自治會者。以辦二省以上所聯

合舉行的僧自治事。

4 組織世界各國的「佛教僧自治聯合會」

此由各國佛教僧自治聯合個會構成,為全地球的佛教僧自治會者。以辦二國以上所聯合舉行的 僧自治事。

此四項,須依次成立,不得先後顛倒。故此唯有先從各縣的「僧自治會」為根本。各縣的僧自治會,則以各當縣全體的各個僧眾所直接組成。故單純的根本,就在僧中各個人。由各個人能自治故,在一縣區內集合起來,始成為一縣的「佛教僧自治會」,而作為「僧自治會」的根本。

今日本來是鄞、慈、鎮、奉、象、佛教分部的常例大會,亦是共同改組為甯波佛教會的成立大會,我在這捨故謀新的時刻,反覆扁說其中甘苦,還祈明目大善知識就正於繩墨吧!

#### 一、佛教於今日不能沒有團體組織

優勝劣敗,強存弱亡,這雖然不是慈祥、平等和道德的話,但亦是在今日五濁惡世中一難逃避的現實!我們生存這個時代中,亦不能不面對周圍惡劣環境,隨波逐流去競爭任由淘汰嗎。在世上有仰慕真理道德的善人,他個人是可以超越一切獨存,放棄這攪擾搶攘的漏舟,不值一顧;不過在茫茫無邊際的人海中,他們懷抱中實貴覺性仍然沒有遺失,但不知不覺,反隨自身一起沉溺,大慈大悲的救世善知識,真的不能出現!如他將會入世間苦海,和大眾同登覺岸的話,就不能不憑藉優強的形勢,先鞏固自身才能夠獲得勝利的。我們回觀釋迦牟尼的出現人間,擇王族的家庭背景,接受優良的教育裁培,先有良好的基礎,便可略窺一二。

回顧世間上、自從有脊類和無脊類生命体生存: 各別分途進化, 有脊類可以說 人類是登峰造極,無脊類至今不過蜂蟻等,人類能翹首於其他動物,因為憑恃優劣 強弱的標準的, 是在智能技巧和機械, 即今日世界日日演進的科學亦是一樣, 不單 純專在個別軀幹官能的。不過智能技巧交叉感應、能使物以類聚、互相仿效學習、 傳播來得普遍,科學機械上、由通於工業貿易等事、成為一定趨向得盛行,故一切 功力是以群力做基礎。如果能領導群力者、出發是仁愛、而技巧機械便純由顯發、 不以個人一時勇氣為時尚,那麼智仁勇都完備,必能領導群眾,在優勝強存的一 面,相反的話,必定劣敗弱亡,這是決定可知!在今日的世界,爭勝無時刻停 止,為生存競爭更加激烈,因此人生和團體的關係更形成密切,事事都需要群策群 力才得不倒。群体中最大的,有國際團體和宗教、學術、工藝、商業等世界大協 組;而最嚴密健全的,為國家團體。今日我國處此大趨勢中,大有不進求生路,即 退就死地罷了。而且各社會沒育不合群去爭圖進步,因此又有各宗教團体互相競 逐,以祈占優越強盛的地位,在我們以利他為第一前題的佛教,豈可不設立團體去 振興發揮貫徹實行嗎? 就積極方面說是這樣, 更就消極方面來說: 如果不團結全體 佛教徒為一心,實難求自存的方法,就算希望隱居林下為一無事道人,亦將為不可 能的事了! 實際情況迫到這地步, 能不考慮嗎!

#### 二、佛教在今日不可能沒有形式完備的團體

人類能成群的開始,得自生命延續的本性,接著有親眷的關係,跟著便有族 群;同時亦因有安全的利益,於是便有群体的國家;接著由信仰崇拜的關係,日久 便有不同的宗教;這是由來久遠,不是始於今日。最初、皆由先有精神而後有形 式,形式產生是由分別,有分別便有對待,有對待便有內外,有內外即有拒攝,於 是競爭劇烈了!競爭劇烈、便一存一亡、一傾一立紛紛出現,如果不先求形式的完備,使足以維持一貫精神,在內是不足攝服各相從的去進行,在外亦不足拒絕各相違的維持保守,傾亡事便立即可見。故此今時的所謂團體,必有範圍、有部屬、有機關、有職守,不是感情衝動聚集那麼簡單。釋迦牟尼佛轉法輪、最初的十二年,佛法僧三寶齊具,教團已形成,不過沒有制戒律,這純悴是精神的群体;後來因事才有各部戒律,和各宗制度,各寺的規約等,形式才漸漸完具。這在我國以前是沒有和國家政策有相關的,只隨國家地方的區域,設立機關,管理全體佛教徒,成為佛教的統一團體;現有的、實開始於僧教育會、佛教總會。在今日佛教中既沒有一位大師足以維繫教徒精神上的信崇,如過去的佛陀;但和我佛教互相對峙的,如非宗教的各界,非佛教的各宗教,多數具有精神充足、形式完備的團體,森然地環何進逼我們,我們能沒有形式完備的團體、來鞏固團結教內、同時能煥發於外界嗎!但是在今日有各寺院的聚居,而不能使他們有和各別政區的協調組織,這由於管理寺廟條例、所以妨害佛教的生存發達,而在我國各寺院中、有斷然以該條例為依賴,遂漠視各政區的佛教團體存在是可有可無了。

#### 三、當改組佛教總會

佛教總會之章程,既為政府取消,佛教總會各支分部所在的各政區,已經不能 完備團體的形式。故此必須變更組織,重立名義,經各政區官員的承認,才能發生 對內對外的效力。

## 四、鄞、慈、鎮、奉、象五分部改組甯波佛教會的必要

必要的理由,已經在上面講述了。現在還有兩點值得再提的:

- (一)前佛教總會是先憑虛設立全國的機構,跟著發生各地的分部,範圍過大,力量不足以副助。現今須要改變本末的位置,先依各地方政區,先構成形式完備的佛教團體,就其中能切實履行的,便即建設各種佛教公共事業,隨後才進行建立全國的機構,因為根本先堅固,力量自然充裕。
- (二)往昔的佛教總會,多憑藉浙江等省僧教育會的改組,故此成立頗易;但是各地方未能先有僧教育會,故往往是僅成立空洞的機構,一經取銷章程,即不能存在。反觀今日浙江等省,至今能保存機構及所辦的公共事業,可見當先成立各地方團體的必要了。過去僧教育會的設立,甯波實在是首創,今日應正僧教育會的名義,以組成甯波佛教會,去提倡各地方政區都設立佛教會。

## 五、改組甯波佛教會的機會

五邑的佛教機構及所辦公共事業,既然得到熱心諸長老的毅力維持,至今大略亦無損失;所喪失的,是教徒內齊心協力不如從前了!現今幸逢當地的官長士紳指導贊助,我教徒若猶不齊心協力策圖進行,那不獨放棄了教徒的天職,同時辜負了官紳的盛意!到團體既經渙散之後,他時眾患交迫,自衛無術,欲更謀設立一團體,恐怕沒有今日的容易了!機會靡小不常,時機不可失,我教徒今日有幸,應急起直追呵!

#### 六、佛教會的責任

如果希望明白佛教會的責任,應先知佛教二字的含義。因今時說佛教,是概括佛教全體的總名:有佛教的寺產,有佛教的徒眾,有佛教的制度,有佛教的學理,有佛教的事業,有佛教的目的,有佛教對於世界、生命、國家、人民、及各社會、各宗教的關係。寺產當如何維護?徒眾當如何攝持?制度當如何整頓?學理當如何

昌明?事業當如何進行?目的當如何達到?各方面的關係當如何調劑去求得適宜? 全是佛教會的責任。這許多事雖然不是一時可以成就,要當先有用來維護攝持於教 產、教徒,而且對於各方面的關係使得其當,那時團體自然容易堅固,而我佛教可 有整頓昌明發達的希望了!

上文譯本錄自大虛全書第九篇---- 原題「甯波佛教會之演說」-----

# 釋迦牟尼佛的教育

二零零六年多倫多 ——民二十年在鼓浪嶼武榮中學講——

歷史上的釋迦牟尼、確實是古代的教育大家,他生平所建立的教育宗旨、和適 應現實所施設的方針和辦法, 雖然在這二十世紀新時代, 還可以作為今日教育界的 參考, 尤其是我們現在的中國教育界。在講這題目前, 是應該把釋迦的生平, 大略 介紹一下。釋迦牟尼,即是現在地球上的佛教創立人,我們通常都呼他為佛。其 實、應當稱呼他為佛陀、音義方得圓滿。佛陀、原是印度的話,中國譯出來是覺悟 的人, 就是先知先覺的意思, 好像我們中國人稱呼孔子是聖人。釋迦牟尼, 他誕生 的時期,大概離現在有二千五百年以上的歷史;他本來是當時印度一個國裏的太 子, 那裏知道會成為一個世界上偉大的、最完全的先覺的人。他生平的略史, 可分 為兩個時期:一、修學時期,二、教育時期。他臨圓寂(即死亡)那一年,已經八 十歲了。在這八十年中,三十歲以前的是修學時期,他到了三十歲、是成佛的一 年。他在幼年和青年的時候,把當時印度所流行的學問、和古代系統傳下來最高深 的學理,乃至武術競技,都造詣到最頂點。就是一般人所認為最快樂的享受,亦都 享受過;至於人事各方面,他都有豐富的經驗。終於使他覺得厭煩、和不滿於那時 現實的生活,他要窺探宇宙人生的大祕密,直到了他十九歲的那一年,他決定拋棄 了一切去出家去了。但他的出家,不像現在一般出家的懶惰僧人,甚麼事都不幹,祇知道吃閑飯、睡死覺,他出家只有一個目的。他出家後,到各處訪道尋師,這樣漂流遊歷了五年,對於那些在印度、當時最有名氣大師的學問,都覺得偏枯,不是 宇宙人生圓滿的真理;於是他獨自入深山歇腳修養,憑個人的靈覺,企圖發見宇宙人生的真相。這樣又經過了六年,但是還沒有得到什麼效果。接著他又從深山裏出來,坐在所謂菩提場的地方,經過不久的時間、在一個夜裏,偶然遠望天上的明 星,豁然窺破了宇宙人生的大祕密,成為古今以來世界上最完全的覺人。這就是我 們所說「成佛」,亦即是他修學成功的時期。

成佛以後,他還有五十年生活在人世上,這五十年直至到最後圓寂、一口氣未息的時候,他都是將自己所有的經驗、所有的体證、從淺顯的到深細的事理,向徒眾和一切的人民說出來,這就是所謂「轉法輪,度眾生」;換句話說,這就是實施

教育的時期。但是受釋迦教育的是一些什麼人呢?大概依現在教育的分類,不外學校和社會,即一部分是在釋迦學校—當時最著名的:例如靈山、祇樹給孤獨園、竹林精舍等——的專修學生,即是出家的比丘、比丘尼——男女二眾等人;一部分是社會的民眾,是普通的學生——當時釋迦所行化的區域中,信仰他的民眾——即是在家的優婆塞、優婆夷——男女二眾等人。出家二眾的學生,他們有一定的律制,居住遊歷,都有他們特殊的標幟:如衣服只有三衣,食時用的一缽。而且每天有必修的功課——戒學、定學、慧學——,都是跟釋迦修學的,但成功為有紀律、有團體生活的特殊社會。這樣傳下來的,就是現在寺院僧眾團體生活的形式。至於在家二眾的學生,他們雖然有最簡單共同遵守的律制——三皈、五戒、——但是沒有改變他們原有的地位,無論是農、是工、是商、是軍、是政、是學者,除了共同遵守簡單的律制外,都不必捨棄他們為個人、為社會服務的職業。而且、從各人自己本來所受學、釋迦教育的真理和道德標準,去隨分隨力地改善社會不良的現象,而使整個社會移風易俗,逐漸向善的方面進化。

在家和出家這兩種人,是受釋迦牟尼教化的學生;出家的學生,是特殊的、是 少數的,在家的學生,是普遍的,是廣攝多數的,而且普及於全宇宙一切的生命。 但是要知道釋迦教育的方針如何,這不外是下面兩條原理的施設。

- 一、主旨的貫徹:無論何人,或其他異類的生命体,凡有來受釋迦的教育,他都使他們——受教者——各各達到最後的目的,並不是無所適從,猶豫莫定的。他施教育所抱定的目的,到底是什麼?就是他自己在修學期中最後所獲得的宇宙人生最高深、最究竟的真理,他要使受他教育的一切生命,都和他一樣達到這圓滿的真理,所以他在實施教育所採取的方式和手段,儘管五光十色的不同,主旨所在,終是一貫的。法華經說:[唯有一乘法,無二亦無三];這是將成佛證得真理為目的的方法,即是釋迦教育主旨的貫徹。
- 二、現實的適應:我們知道釋迦所抱的主旨,那樣高深,從他受教育的、無論在家或出家的學生,未必個個都能領解得到。倘若釋迦要一般受教的學生,都來認識這真理,恐怕是不容易的事。所以、他俯順一般普通各色各樣生命心理的需要,和現實生活的欲望,特別地降低,施設各種教育,以適應各國、各民族、各種群眾的心理上的需要和欲望,很合適地來施設。這在佛教術語,叫做:「方便」。這樣、我們知道釋迦牟尼的教育,一方面是貫徹他的主旨,一方面是適應現實的施設;由這兩大原理,建立成功為釋迦牟尼的教育。這也是建立一切教育的基礎,不然、或徒具高深的主旨,沒有適應方法,有誰能撞進這大門裏來!但如果只隨潮流的上下,沒有了主旨,更明顯地只見到擾擾攘攘,成績自然更壞了!

現在再進一步,來講釋迦實施教育的辦法怎樣?可以分為四條:

- 一、普遍主義:就是世界主義;他運用他的機巧辯才和微妙智慧,普遍為一切 受教的作種種有趣味地、極淺顯地譬喻,來表演他全部的、或一部份的主旨。
- 二、特殊主義:這彷彿現在教育思潮中的「道爾頓制」,就各個人的特性和各別天才的優越,適應各個人天性所近的,施設個別人的教育。
- 三、對治主義:這是釋迦用佛眼觀察、被教育人的劣點在什麼地方,他隨時指導、或勸勉、再施設種種教法,去除受教人自身的劣點,來促成他完善的人格。我們佛教通常有句話:[眾生有種種病,如來施種種藥],就是這個意思。

四、體證主義:這是受釋迦教育的特出優秀份子,所以他把自己所體證到的真理,直接教授給他們,使這些少數優秀的份子,同時能獲得最高覺悟的真理。

上面四種實施辦法,前三種是不可避免的、不得已的方法,但是目的所在,是 第四種所謂體證主義。不過上述四種,不限定對個人或團體,亦不限定四種都全 具,或只有一種。用佛教專門名詞說,一、即世界悉檀,二、即各各為人悉檀, 三、即對治悉檀,四、即第一義悉檀。

上面所講釋迦的教育,其中重要點:一是主旨的貫徹,二是現實的適應,三是實施的辦法。我今天提出這題目來講,覺得釋迦教育的原則和應用,可以作為中國現在教育的有價值的參考,而且可以幫助中國現在的教育家、取法釋迦當時活潑教育的精神,來改善中國的教育。中國二十年來所辦的學校教育,把數千年傳統的孔子教育主旨撕破了,把從前科舉制度廢除了,順應世界教育的大勢,順應現代中國與全世界關係的需要,這可以說是現實的適應。但是、這二十年來,有時模仿日本,有時模仿歐美,同無主的遊魂一樣,隨著各強國的變化來變化,實難得有什麼好效果。講刺激一點的話,中國這二十年來的變亂,都無不是直接間接地、受這種好效果。講刺激一點的話,中國這二十年來的變亂,都無不是直接間接地、受這種教育所釀成或影響的。因為只徒知模仿強國、所隨順世界大勢的教育,沒有整盤的計劃和系統思想的,雖然有了現實的適應,但卻失掉了貫徹主旨的精神重心。假使將釋迦教育來衡量一下,得到一面,失了一面,不是整個的教育。

到了近年中國的教育界,亦覺察到從前的錯誤,於是聚精會神地定出了中國教育、以中山先生的三民主義為宗旨。這宗旨是不是對的,那是另外的問題;但有了一定的標準,使全國教育有了重心,在三十年以來的中國教育,可謂開一新紀錄,自然是一個很好的現象,因為、貫徹主旨,是教育的精神啊!但是、我終覺得中國現在的教育,還是有一個潛伏的危機,這也可以說是數千年來養成的觀念。就是:讀了書的人,變成文弱的人,什麼事情都不能做:除了做官、當教員、或紳士外,簡直成了一國廢人。試想將來教育界有一天普及,那末、全國的人都變成官僚、教員、紳士,還有誰人來經商、作勞工和務農呢?這種觀念,盤據一般人們思想中是

很普遍的,稍為來注意一下,就能使你覺察到。如小學本是最普及全國國民的,特別是農工子弟居多,固然應當為農工子弟來設想,不可以只為少數貴族階級來誤了多數,使他們畢業出來,就不願去種田工作了。如中學應著重於社會職業教育,同樣不應專為少數中的少數升大學的學生設想,誤卻多數將來社會職業的份子不顧,使他們中學畢業出來,不能取得社會的職業。大學的教育,自有少數環境較好和優秀的份子,由小學到中學,至大學,將來在教育上、政治上、為群眾的領袖,這是少數的。

現在中國的教育,雖然定了主旨,但對於現實的適應,仍然感到缺乏。應當謀求中國國民薄弱的生產能力,使他強大起來,必須使從受過小學教育的人,去從事改進農工,受過中學教育出來的去辦實業,受過大學教育出來的、去施設教育政治等,這才可適應於現實。釋迦牟尼的教育,的確具足這兩大方針——主旨的貫徹和現實的適應,同時又有實施辦法的。所以、我今天提出來和在座的各位討論,亦無非希望喚起中國教育界的注意,大家來共同參酌,來建設現代中國健全的教育。

上文譯本錄自太虛全書第十篇 —— 釋迦牟尼佛的教育——

從信心上修戒定慧學 二千零六年于多倫多 ——民二十五年在潮州開元寺講—— 開元寺,我在四年前曾經來過一次,現在可以說是舊地重遊了。潮州,昔日曾經有大顛禪師在這裡宏揚禪宗,宗風大振一時;同時還有文起八代之衰的韓昌黎、在此和禪師結了一段因緣,自然更有一番盛況。可是,自後千餘年來,經過了不少的變化,一直到清季而入民國,寺院和僧眾漸漸減少,佛教的氣勢亦一落千丈了!不過,晚近已經有復興的氣象;我前四年在此參觀佛教情形便這樣付念著,這次來一看,果然更有進步了。前一年這裡還辦過佛學院,青年僧伽受教育的漸多,對於潮州佛教前途的發展,是其有希望的!

學佛所應修學的法門,不出戒定慧三增上學;但比這三學更根本的要素,就是具足信心。因信心是從信解去成立的,不論在家或出家,如果對佛法有了真正的認識,便會產生恭敬誠摯的信心,由這信心,便可以把佛法接受過來、遵依著去修學。雖然佛法的基礎在戒定慧三學,但比三學更重要的條件,便是首先要具足信心了。佛教把信徒分成在家和出家二眾,但都是由信心得成立,是二眾修學的共同點;其中亦有不同點,即在於戒律。戒律有在家二眾的戒律、和出家五眾的戒律,在家和出家的分別,便是在這戒律上區別的。出家所以能稱為僧寶,也就是由嚴持出家的戒律,由戒學的增上因緣,纔能證得出世的聖果。戒學做到相當的工夫,便可以由戒生定。定就是禪定——中國自唐以來,禪宗風靡於天下,出家人對於戒非常的輕視,毫無深刻的修習,就越過戒的等級去探討禪定,所以中國的佛教徒,便沒有實際的成績。本來,照佛教原始的制度,出家修學的次第程序,須先修學幾年戒律,把戒律弄得清楚明白,有系統有條理的來規範行為,實踐在日用行事上。使心身在語默動靜之間、都能夠和戒律相應,六根不流蕩在六塵,便自然可以做到禪定的工夫;如此不久而又不久,心力集中,便可以由定發慧。故知若無戒律的基礎,就越過戒的等級探求定慧,那是極枉費光陰的事!

從信心上建立三學,先修戒律,由戒生定,由定發慧——這慧有三種:一、聞所成慧,二、思所成慧,三、修所成慧。在具足信心的時候,就有聞所成慧,因信心必從聞教領解才生起故;直至用勝解去思惟決斷,使心身體驗來實習戒行,便是思所成慧;由修習戒行達到成就禪定,依禪定為基礎的慧,就是修所成慧。至於修慧功深,功用廣大,便能引發無漏聖慧,斷惑證真,獲得解脫。

由此可知佛法中所謂修學,實不出於三學,而三學皆以具足信心為出發點。從迷入悟,轉凡成聖,亦是擴充這信心、使達到圓滿罷。在這種意義上說,現在各位在佛法中,對佛法當然已經有了相當的了解和認識、才成就了信心的善根,所以更求進步便容易了。學佛能夠具足清淨信心,正如水之有源,木之有本一樣。各位在貴寺,對三學應該已經有相當的基礎:如開元寺每年開壇放戒,傳授律儀於四眾,即是已有戒學;在昔時大顛禪師曾弘揚宗風於此地,至今尚有禪堂,平日課餘可以靜坐修禪,亦已經有了定學;至於慧學,前幾年此地曾辦過佛學院講授佛學,所謂『深入經藏,智慧如海』,這便是慧學。故此今後各位能在這三學的基礎上,更勇猛無畏的求進步,繼承古德的功業,擔起擔子向前走,那不但住持佛教的僧寺可以興復;同時佛化教育普及於社會,使人民沐浴在道德文化的生活中。世界和平,人類幸福,就不會完全成了虛語。

上文譯本錄自太虛全書第三篇 —從信心上修戒定慧學 —

# 眾生法

# 二千零六年于多倫多 ——民十三年在上海佛教居士林講——

宇宙間一切法不外佛法、心法、眾生法,故此可以將佛法、心法、眾生法來概括一切。不過佛法太高妙,心法亦太深細,現今姑且說最顯著的眾生法。既然說眾生法,人亦是眾生一分子,是以說眾生法、當前即是,不用懸想推測。人即是一眾生,那麼就人講人,將人法來解釋眾生法。其實、眾生法是普遍的,人類是眾生中的一類。說法的是人,聽法的亦是人,故今日說眾生法時,特就人來闡明。眾生二字、無人不知的,現在亦先解釋眾生這名辭。

眾生是甚麼?生指生物,或稱做自發活動力的物;不是植物,不是礦物。在宇宙間,生物是很繁多:人,畜,蜎飛蠕動的,胎卵濕化的,實在不勝指。都是有生滅的物体,而且又甚多甚多,是以說做眾生;這是一義。如依佛典上說,更不止此義,蓋括說從無始以來生死觀察,所謂從無始以來,經歷生生死死,不知道有幾多次,所以曾經眾多生死的,說是眾生。無論前生為天、人、畜生,所有在三界、六道、九有中輪迴的都是。故此在時間上說,亦即曾經眾多生死的說是眾生;這是第二義。第三義:眾生不限於一類,不但以前,即如一人或一畜,他當體本身,即一眾生。為甚麼呢?眾是眾多的法,生是由眾多的法和合然後生;如人的身體、由四大眾多法和合而生,不但指肉體,同時指心靈作用上能知覺,能思想,所謂色、受、想、行、識五蘊法和合而成。是故說是眾生,不但人如此,而且宇宙間所有一切生命有情識的;只要是四大、五蘊等法和合而生的,都可以說是眾生。依廣義來說,草木亦屬生物,依眾多法和合來說,亦說是眾生;但是佛典說有情眾生,僅指有自發活動力的來說。普度,即普遍救度這些有情識的眾生。現在就這名義去推究:就以本人來說,人人有本人,本人即眾生。說眾生法究竟是甚麼物?是甚麼性質?他遷變又怎樣?他體相作用又怎樣?明晰地解說他,即是說明眾生法。切勿聽

聞眾生法,即以為不是佛法,不是心法;須知心、佛、眾生三無差別。能明白眾生法,即可以成佛;如希望明白眾生法,無須向外赴求,但從自身研究即可以。真能明白眾生法,所有一切法無非佛法了;真能將眾生實相明白,即可以知佛的實相,亦即可以知道心的實相。眾生所迷的,如人迷失了方向一樣:譬如有人行到曠野,方向不辨,前途茫茫,不知所措!他人有認識方向的,即知是何處。其實、明方向的人即是明白迷人所迷的,迷方向的人亦即迷明白人所明的;迷和明一轉移間事。所以能將眾生法明白到極處,即是成佛。

人究竟是甚麼? 這是最緊要知的。人既然是眾生一分子,如果能夠明白人生 觀,就可以明白眾生法。就在人來說:人人當體就是一個眾生,如說我是某人,即 是有我相。平日所說是我的,究竟是指甚麼?這是不得不研究的。禪宗教人參念佛 是誰?修淨土的念佛,念佛是誰?飢渴等事又都是誰?由我人的眼、耳、鼻、舌等 一一觀察, 眼是眼, 耳是耳, 無一可以說是我; 除此以外, 又沒有甚麼物可以指是 我!又如心、肝、血、脈等各有作用,都是不可以指是我的。化學家說人身由十餘 種原質產生, 但亦沒有一物可以指是我。依佛法說, 人身由四大合成, 筋骨等是地 大, 堅固相是; 血液等是水大, 流質是; 氣息是風大; 內熱是火大。再去分析, 或 地、或水、或火、或風,那一樣是我呢! 故知只有四大,并無此身,將指甚麼是我 呢?如果一切都是我,那山河大地亦應是我!既然完全不是我,即是無我;我既然 是沒有,究竟念佛是誰?一切動作是誰?到這時、或有說:這血肉身體固然不是 我,只能感覺苦樂的、才是我。但仔細觀察,例如苦、樂、憂、喜的感覺領受,如 指是我,試問苦是我呢?樂是我呢?由這樣來觀,苦、樂受中亦無我可得的。如果 說能思想的是我,那麼分別的思想,并不會很長久,有時或有想,有時或無想,有 時想此,有時想彼,究竟以甚麼算是我呢?或說能造業受報的是我,但是造善造 惡,將造善的算我嗎?將造惡的算是我嗎?說一是我不可,說多是我亦不可。或說 無分別心的是我,那又如何能知無分別心知是我,或不是我呢?或意是說能分別的 心是我;但分別明了的知識不是時常有的!如人睡眠的時候,還有分別嗎?這時既 然沒有分別,又怎樣可說是我呢? 況且分別心的,今日以此為是,明日或以此為不 是,又怎能以此是我呢?是故以上都是証明無我的。那麼念佛是誰,是不可得;飢 渴是誰,亦不可得;亦惟有念佛時念佛,飢渴時飢渴了。

眾生法就人來說,實在是無我可得,不過四大假合、五蘊幻現吧。四大、五蘊積聚才幻現這假現象,因業力和合連續才成這數十年的人身,所謂我、人、眾生、壽者相,不過虛幻假有,本來無有實在的一期幻像。從五蘊中的行蘊,將五蘊聚集相續和合而成壽命的形相,正如經說: 『一切有為法,如夢幻泡影』。凡是眾緣所生的,生無自相,不過假立這名以為是我。這四大、五蘊的集合,剎那剎那展轉拒攝,生滅不停,如江河中的流水,後至的水已不是前至的水了,無有一定的體相可得;是故四大和五蘊中,都是無我可得。由此便知一切眾生,如夢如幻,現在如此,以前以後亦復如此;無始無始,未來未來,亦無不如此的!

正當相如幻的時刻,如幻本空,本空無實,一切眾生當體實相,即如幻如化的,並不是將一切眾生滅掉,才說是空。是因如幻如化所以說空,空即如幻如化,能夠通達到這地步、即是空觀;即空時仍如幻如化,即是假觀;空不離假,假不離空,即空即假,非空非假,即是中觀。眾生如是,一切法亦復如是,佛亦如是。是以能通達眾生法,即通達一切法。所以禪宗教人參究明白本來面目,即是明白清淨

本來真實的體相;能大體明白、即可以作祖師,能徹底明白、即為佛。故此能夠悟 眾生法的,即是佛了。

上面說:眾生是無始以來曾經眾多生死、輾轉才來的。由此產生一問題,即是生又從何處來呢?死又向何處去呢?從此處研究,正大有道理。如僅是從父母所生而來,死就和草木同腐,那麼人生的價值又何在呢?或有說唯是自心;但自心又屬何物呢?楞嚴經佛問阿難:心在何處?繼續又說:非在內,非在外,非在中間。在這裏、須知經說十二因緣,所謂:無明緣行,行緣識,識緣名色,名色緣六入,六入緣觸,觸緣受,受緣愛,愛緣取,取緣有,有緣生,生緣老死憂悲苦惱。這十二因緣,是眾生過去、現在、未來、生死束縛不斷的程序。人這六道的身,從無明、愛、取而來的;楞伽經云:『無明以為父,貪愛以為母』。無明、愛、取三事,即是人對事理不明而生起顛倒;無明如銷減,即証得大涅槃。在大乘即得大智大悲,普度眾生,雖然自了生死,仍常在生死海中度生不竭。

又在前曾說:眾生亦是指多生物等類。這又發生一問題,生物等類甚麼是它本性呢?那一切眾生豈不是沒有定性,惟有佛一成不變但有定性,這是因為佛己經永斷分段、變易兩種生死,才有一定的性。故此一切眾生畢竟都必須成佛,譬如百川爭流,不流至大海終無止息的。一切眾生固然都以佛性為性,實則一切眾生都是佛。能見一切眾生,一切萬法,有情無情都沒有自性,唯有以佛性為性,才可得到究竟;故此人人必須發成佛的心。現今念阿彌陀佛的人甚多,須知能念的即是佛,阿彌陀即是我們具足的佛性、已經顯現才成就的。我們即以此作為標準、念念不忘,阿彌陀佛即念念攝受,他日生在極樂國土,就可以親證、本性圓滿光明的阿彌陀佛了。

### 上文譯本錄自太虛全書第七篇 — 眾生法—

談即身成佛 二千零六年于多倫多 ——民十四年秋在廬山大林寺講——

一 前說

二 破謬

三 顯正

四 結論

#### 一 前說

世界上所有的人,自離娘胎呱呱墮地,俱生前來的就是自我的執著,由幼至 壯,由壯至老,由老至死,未嘗有短暫離開我執的。遠的是田園舍宅,近的是衣服 飲食,沒有一樣不認為是我所需要用的;大至世界國土,小的家庭到社會,無不據 為我所有。究竟人能立腳的是甚麼?實在不出四大色身、或五蘊身、或六大身便 是。由有這四大色身為自我——身見——生存一切所需求,只限於此數尺形軀和數十寒暑中間,所謂是實際受用,除此以外就不是他所願望了。由此佛和菩薩大權度生,將就人的我執情形,或直斥去破除它,或教導使明白而自動捨棄,主要都是巧施不同的方便法,是沒有高下,亦沒有定實的;是以密宗有即身——數尺形軀——成佛,禪宗有立地——數十寒暑——成佛等語。人們不了解這些假名言說,就在五蘊身上生起種種謬見,執著以為成佛,或見凡夫、小乘和異類生命、在他們五蘊身上出現特異功能或形相,堅固執著他們己經即身成佛的話,以為他們的五蘊身已經成佛,這就大失佛菩薩說法的方便用意了。現特別引來一談。

#### 二 破謬

## 甲、破除執定肉身的變相是即身成佛的迷謬

所有先從起種種方便,修習各類善業、然後進趣菩提的人,以為全是自己五蘊 身的效果; 生起種種荒謬執著, 做作一切非法而至墮諸魔外的人, 亦只是由五蘊 身,以一切施作,都不離自身。例如人能由一方法、修成一種禪定起神通,便可以 現出種種異相,如佛相、菩薩相、天魔、鬼神相等等。東傳密教到日本的空海法 師,相傳曾經現毗盧佛相,於是他的宗徒便牢執、這是密宗即身成佛荒謬的根據。 殊不知若定執他肉身能現佛相是即身成佛,那麼各種精靈妖怪亦能現這種種神異 的。昔日優婆椈多尊者,將狗屍等幻化作花鬘,魔王歡喜便挂在身上,醜惡難堪, 盡神力不得除去,諸天人亦不能除去,只好請尊者代勞,尊者教皈依佛法、才替他 除去。魔王歸依後,尊者問:汝曾見佛,能為我現佛相嗎?答曰:可以。但尊者見 時請勿禮拜。魔當時頓現相好莊嚴的佛相,同時亦現具足威儀的各聖賢相,尊者不 覺即從禮拜,所有現相即時隱沒,這事出付法因緣傳。可見天魔等亦能現佛相、菩 薩相,若以人身現佛即是成佛,那麼:那魔王應該是佛,因為能現佛相呵;如同你 們所執之宏法大師。其次、所有的五通天仙、鬼神等,亦可能現神異相,那亦應是 成佛; 你們的所謂成佛, 亦等於成天魔鬼神吧。異類身所以有這些現相能力的, 是 由定力顥發神通吧; 所有一切凡夫外道的禪定, 皆有可能現種種神變。如果以凡夫 外道身能現佛相、就說是即身成佛,但木石亦能雕成佛相,泥土能塑成佛相,紙墨 能畫成佛相,那麼泥土、木石、紙墨、都應是成佛了;其實這不過仿造莊嚴的佛 相,引起人們的誠敬而已。敬佛相猶敬佛名,不可以執定名相是成佛的。此等荒謬 執著,混淆同魔外一起,學佛人不可以不破除的。

#### 乙、破除咒印加持的身体是即身成佛的迷謬

密教有加持五臟六腑等、身体各部分的種種咒印,說可以使現前肉身變為金剛佛體。當修習此咒印時,口誦真言,手結密印,心觀字種,加持身體的一一部分。但由此令想念見此身是法界各種法聚,法界各法亦不外我身,這未嘗不是一種觀行方便,如果即刻執定這身已經不是凡體,已成為佛——即身成佛——,這是荒謬迷執。研究此等修行方法,中國從前的外道教,亦多有的:如現今的同善社等,靜中觀自身是後天八卦,先天八卦,乃至萬物皆備於我等。稍有定力的,亦能夠仿彿明見。延命健身,他們便計度這些道術靈驗,祈冀可以成仙;密教若於此執著定境,和外道有何差異?故此應破除這種執情。但這只是破他執著,不是破他的法——咒印——。

#### 丙、破除人佛的身同是六大是即身成佛的謬執

東密自誇即身成佛是獨具的勝義,詰問是何理由:便以人身和佛身同是六大, 人身是六大,佛身亦即六大,故此即身成佛。據此作為理由,無異說人身是六大, 牛身亦是六大,即身成牛;或人身是六大,屎身亦是六大,即身成屎嗎。在法界、 法性,生佛平等,依平等性,雖然可以說即身成佛,實際非自非他,非佛非生,蕩蕩無名。而且依本性來說,一切眾生本來涅槃——本即不生——本來成佛,是大乘各家的通義,為何要獨竊據為密教的特勝呢?若以為一聞密教人身佛身、同是六大的說法便是即身成佛的,那身在未聞密教以前,亦何嘗不和佛身同六大鳴?豈但和佛身同六大!亦未嘗不與鬼、畜、礦、植同六大!那麼你的成佛,亦與成鬼、畜、礦、植相同,又何足為勝呢?諸愚癡輩,橫欲據以求勝,不知六大粗相,凡外是相同,佛豈可以具六大而說是佛?若執定六大與佛同,說是成佛,實已不知佛是甚麼意義;佛義尚不知,佛又怎可以成呢?這是應捨去謬執去就正賢哲了。

## 三顯下

#### 甲、身的定義和佛的定義

## 乙、即諸法實相身本來圓滿成就故說即身成佛——理即佛

因明立宗規則,依据前和後所陳述極成功、方可依据來立為宗體。佛和身義既明白,可進一步探討即身成佛義。諸法實相,雖是佛菩薩二空智所顯發,但在異生位上無二空智的時候,亦沒有不是恆遍存在的,時常是一切法的根本,遍於一切法,生佛平等,在佛稱法性身,在異生稱素法身,本來圓滿成就,無欠無餘,故說即身成佛。此是專就理性上說,依天台六即佛是理即佛。若會通大乘各宗,法性空慧可以說是五蘊空寂性法身:因五蘊諸法本來空寂,所謂不生不滅,不垢不淨,不增不減的。法相唯識宗可以說是唯識如幻法相身:因為唯識諸法本來如幻,唯識所明,亦不過破空有的執著,顯明原來如是幻有而已。東密依六大明體,遍一切法,圓融無礙,而為一切諸法依止,如是一一諸法,亦皆是六大性相,本來成就,可以說六大無礙法界身。至賢首宗的一真法界身,天台宗的三千性相身等,和諸法實相身、僅是在名詞上不同而已。在此理性,不問迷悟,土石瓦礫亦皆平等。此義理、昔王宏願居士和印光法師辨難,我曾經發表在刊物第一年的海潮音。

#### 丙、徹悟諸法實相身故說即身成佛——名字即佛

在前諸法實相身,三千性相身,五蘊空即身,如幻法相身,六大無礙身等,各各教理名義,或從師學,或讀經論,或從善知識參究,一一如理了解,悟同本來圓滿成就的如實性,當下和佛是無二無別的。所謂『消我億劫顛倒想,不歷僧祇獲法身』,是指名字即佛。前說的僅本具此理,尚不能自知現在已如理了解,故和前理即佛有別。不過這和通達位亦不同,因為通達位已經由修行來斷證,此不過由理而得解悟了,是天台宗的大開圓解。維摩說: 『觀身實相,觀佛亦然』; 是說即從諸法實相身、得成如理了知佛。蕅益禪師曾自說是在名字位,故此說: 『名字位中真

佛眼,不知今後付何人』;亦可知現在人、能達到名字位仍是希有了。這和禪宗或同或不同:或不同的,禪宗得此位的圓解,或自己由修行体證功夫、而應當在觀行位以上。有此圓解來起圓修,自然和沒有此圓解的、支支節節等修行永別,所謂:『圓人用法,無法不圓』,『拈一莖草作丈六金身』。至這位時,即可以根據佛位,行佛事,故此說即身成佛。成佛信心決定成就,從此時起、修六度萬行,直往菩薩,因為沒有二乘的迂曲故能直往,並非不歷各菩薩的行位。雖然二乘斷煩惱證真的聖人,亦不及大開圓解的凡夫,所謂:『神通妙用不及爾,說法還須老僧來』。

## 丁、悟修諸法實相身觀行相應說即身成佛——觀行即佛

依前所修成如實了解,再進一步修習,口能讀誦講說,身能禮拜恭敬,意能分別觀察,乃至兼行六度,正行六度。在天台、依法華經判為五品法師位。此中所修行,和所悟理相應,是名觀行即佛。如密教的:口誦真言,手結印相,意觀本尊、種子字或形相,陳設香花種種莊嚴供具,祈求和本尊三密交加相持,由此行人三密與本尊三密相應,一刹那相應、一刹那是佛,一日相應一日是佛,是名即身成佛——今日傳法阿闍黎,自己最少須在此位;不然的話、是非法傳授——。但是這不是惟密教有,如天台止觀,賢首法界觀,念佛、參禪等各宗,亦沒有不能做到的,只是下手方法不同吧。由圓悟諸法實相而修到相應時,都可以在相應的一刹那,或一日、一月、一年中,說是即身成佛,這就是說即悟修諸法實相身,或觀行相應佛。這樣觀諸法實相,觀色身亦是一樣;[觀身實相,觀佛亦然]故。這樣觀行相應說即身成佛,故此稱為觀行即佛。這是觀行初相應位。

## 戊、悟修諸法實相身而且獲得效果名即身成佛——相似即佛

由前面如理了解、所起觀行功夫,獲得定慧神通等效果,可說是即身成相似即佛、具福智神通佛。這位法華經名六根清淨位:眼能見三千大千世界所有色,耳能聞三千大千世界的音聲,身能變現種種神異,如寶志禪師等現諸神變。南岳慧思禪師,曾說證居此位。日本空海阿闍黎修大日如來本尊,曾現毗盧佛相,亦相當此位。前觀行位是得於心,此能現相使人得見,對所成效果名佛。亦可說:前理即佛為正因,名字即佛為了因,觀行即佛為緣因,三因滿足,至此位得相似即佛的相似佛果。相似意是:依教法起觀行的所成就,未入通達位,親證真如。故此中神變,和外魔凡夫小乘不同,全由圓悟所起圓觀行力而達到。近來人多執是密教獨有勝義,足見他們是荒謬迷執。

## 四 結論

由上來破謬,再將正理去衡量(密宗各種事相行軌、是以教理詮釋、持為密教 秘本),應得下面的結論:

本具諸法實相身——與六大無礙身同——說即 身成佛。

依諸法實相身而大徹悟,說即身成佛。

悟諸法實相身而觀行相應,說即身可佛。

觀諸法實相身而現獲成效,說即身成佛。

#### 上文譯本錄自太虛全書第七篇 — 論即身成佛

# 迷悟由心 二千零六年于多倫多 ——民十一年四月在黃陂自新堂講——

世間上的生命、所以受種種生死流轉的依正苦報,都是由靈明真常的本來心性不覺才有迷惑,後來因惑去造業受苦,輪迴不息。既然這迷惑本來不是由外而來,乃是自心所變現的,那麼它體性必定屬虛妄不實;它本來的妙明覺心,仍然不失壞不變異的。這迷惑既係虛幻,自然可以用對治方法去磨滅消除的,直至垢淨雙除,那時我們一心靈明不昧的本體,便得顯現出來,生起無量智慧光明了。現繪一圖如下:

# 上圖表示顯迷悟皆由一心,在迷的人多說世界

眾生是由神造,或由物質和合變化所成,或認為自然而有,其實完全不是。至於宇宙人生觀能夠澈底覺悟的人,方知道世界是由眾緣和合生起來的顯現,是由真心性的迷惑、造作不同的業而生起,故此研究種種法門、以期達到斷惑止業的目的,那時世界眾多生起的幻象、就可以永遠不再生起,同時種種的痛苦亦得到解脫了。

學佛的次第,有信、解、行、證四個等級。如果只有信、解,但是沒有行、證,那時人們亦不能夠稍得受用。像我們雖然聞知世界眾生都是由心所現,但是現前已經感受的根身、和器界的果,仍然是不能直下解脫。這是甚麼原因呢?這是因為仍有過去世的煩惱業力運作、故此繼續繫縛的原故,因此必須設法對治它、滅除它。在無量的佛法裡,由五戒、十善成為人天的種子,即人道的最初基本。

所有的生命体因迷惑煩惱、才造作身三、口四、意三等十種惡業,由於作惡的

上中下三品不同,隨業力驅使墮入地獄、餓鬼、畜生等三種不同的惡道,如果希望 脫離這些痛苦,就必須修習不殺等十善事業來治理了。善的事業運作所感得的善 報,如前面所說。然而善力到底有窮盡時,到底仍未究竟,是屬有漏無常的,故需 更進一步去努力,必須知道三界、六道猶如火宅。惡報固然難避免,對福報亦應該 捨離;須要勤修出世大法,祈求究竟解脫。

出世法的初步,是止惡行善、修習禪定、智慧等法,滅苦斷集、漸次證入得阿羅漢果、辟支佛果。這只是屬於中小二乘,祇能夠自了自覺,斷惑止業的地步,他們自心根本所迷——即無明——仍然未能打破的。故此進一步來說,若能了知我人常住真心、本來具有無量恆沙智慧功德,在迷不染,在悟不淨;即妙有而真空,即真空而妙有,勤修六度萬行,不住二邊,直顯中道;若能如是修行的,稱為菩薩。其中等級甚多,漸次增進,直至圓滿時,即能頓破無明,德用顯現便成佛果了。

人天乘似積極而實消極,中小二乘以擇滅為手段,但求自了,故此亦屬消極。惟有菩薩乘是真積極。菩薩發心,應當先發四弘誓願;依願起行,行到願滿時,即成佛果。菩薩行仍然以止惡行善做起點,自己從此起點去做,兼且勸勉他人去做;能明白義理遺除事相上的執著,可以戒為菩提助緣,不會再成有漏種子了。

上文譯本錄自太虛全書第七篇 — 迷悟由心 —

# 夢

# 二千零六年于多倫多 ——民二十一年在廈門大學心理學會講——

- 一 夢的事實存在
- 二 中國古書的夢說
- 三 現代科學的夢說
- 四 佛學的夢說
- 五 綜合的批評

## 一 「夢」的事實存在

現在講到「夢」,以夢作為我們研究對象,所以首先要問:夢這個事實是不是存在的?夢是大家都經驗到的,我們在睡眠中大概都做過夢的。中國古書上雖說「智人無夢,愚人無夢」,其實愚人并不是無夢,不過做了夢不記憶罷了;至於智人,也不過是做夢來得少些,或來得清楚些,亦并不是完全沒有夢的,可知道夢的事實的確是存在的。中國人有夢,外國人亦有夢,古人有夢,今人亦有夢,空間無論是中外,時間無論是古今,都有夢的事實。所以夢并不是現在才講到的,試把古今中外的解釋引來說一下:

#### 二 中國古書說的夢

中國古書周禮六官中春官所屬的太卜,所司有三種卜夢法:一、致夢,二、觭夢,三、咸涉。這種是沿襲、夏、商、周三代將夢的現象給以解釋的;如近今流行的玉匣記等,即屬此類占夢的書。在列子周穆王篇裏說:夢有六種:一、正夢、日有所思夜有所夢;二、噩夢,驚奇異狀的夢;三、思夢,對於某種事特別思想的的夢;四、寤夢,清楚明白的夢;五、喜夢,非常歡喜的夢;六、懼夢,非常懼怕的夢。又說:『故陰氣壯、則夢涉大水而恐懼,陽氣壯、則夢涉大火而燔炳,陰陽俱壯則夢生殺之事』等。中國古醫書靈樞經說:『厥氣客於心,則夢丘山煙火;客於肺,則夢飛揚,見金錢之奇物』等。中國素來重「氣」,就是夢亦喜歡用氣來解釋,以為氣凝聚在什麼地方,即夢到什麼。夢的構成原因和狀況也就不同。此外還有比較有學理根據的,是漢朝王符潛夫論裏所講:凡夢有直,有象,有精,有想,有人,有感,有時,有反,有病,有性等十種。王符所講夢在將來能發生什麼影響,都是心理或生理的原因所構成。

## 三 現代科學的夢說

#### 甲、夢的特徵

普通生活現象,在醒覺時因為神經系統組織互相聯絡,所以能照個人的意思去進行;到了疲痨的程度,神經失去了統治的能力,入於睡眠,即常常有夢的事實發生。這種夢,在睡眠的時候,每每以為是真實的,簡直分不出那一件夢的境界,那一件是醒的境界,說種夢的身心器界、和醒的身心器界究竟有什麼不同?夢有甚麼特徵?現在將多數科學家研究的結果,分五種說明如下:

第一、是化自他身:夢中所夢到的,當然化生有自身及對象存在,但有時不但是有所夢到的自身及對象,并且還化生許多人共同活動。如夢演講時,不但是有自己演講,同時亦有許多聽講的人來共同活動。在所化出的天地萬物裏,談笑歌哭,和醒時一樣。這種現象,稱做化自他身,是夢中最平常的事情。

第二、是不覺自身:醒時的活動是和自他相一致的,夢時把自己的身體完全忘掉,夢中所現出來的東西,雖然有種種的不向,可是自身實際上仍睡在床上絲毫沒有動作。

第三、是不合事實:人當醒時,一切活動都能與事實相符,譬如鳥因有翼所以 能飛,人類沒有翼當然是不能飛了;可是在夢的時候,也許可以夢到自身從地下飛 上天,這種與平常經驗事實不相符合的,是在醒時所不能有的。

第四、是沒有時空約束:醒時要走到多少路,須費若干的時間,時時覺時空的限制;可是在夢時就不一樣,夜睡的夢不用說,即午後少睡數十分鐘,或夢中做許多事,經過許多地方。岑參詩云:『枕上片時春夢中,行盡江南數千里』,這時醒時是不能夠有的。

第五、物體移換:夢見自己為羊、為牛、為蝴蝶,自己即為牛、為羊、為蝴蝶;夢中從山走到海,海亦可以走上山,萬物和自身都可移換。夢中的現象,因有許多特徵是醒覺世界所不能有的,所以、每每有以為很神奇奧祕的。

#### 乙、夢的構成

夢的構成,有生理的,心理的,弗洛德 Freud 約三種說。

#### 一、生理的有三種:

- (一)、細胞惰性說:人身細胞活動有惰性,醒時的生理狀態,五官百體各盡其職,并且發生強有力的聯絡,受腦中樞所統率,但在睡眠時陷於惰性,缺少中樞的統一,所以有夢的事實發生,這是文德Wundt細胞惰性說的說明。
- (二)、腦神經及反應說:吾人感官受刺激,由傳達神經傳達到腦神經,是時腦神經必起一種相應的反應;但在夢的時候就不然,刺激和反應的程度相差甚遠,腦神經的反應不能和感官上所受的刺激相當,往往就發生奇怪百出的夢象出來。
- (三)、潛病預現說:有人在沒有病的時候,就夢自己得到了甚麼病,這種夢象從 生理上觀察起來,去說此人的身體雖尚康健,但是他的內部組織已經有了某種病的 傾向,所以在睡眠的腦神經統治力消失時,常常夢到潛伏中病的狀態,而後來所得 的病亦完全與所夢的一樣。這種裴奈楷 Beueke 的潛病預現說,和中國靈樞經所說 的也差不多。

#### 二、心理的有二種:

- (一)、觀念復起說Copernicus:一切觀念都存在人的腦中,復起與否,看它原有勢力的強弱做判斷;假使勢力強大,雖醒意識亦不能支配,何況在夢中的意識,已經非常薄弱,祗好任觀念勢力自己起伏,形成種種的夢了。
- (二)、想像說:醒時由意識結合舊觀念,可以成為想像。夢中的意識,雖無支配能力,但有時亦忽明忽闇,以半意識的想像操縱其間。翻希奈爾 Fecinel 所謂記憶復象,就是想像說的一個代表。

- 三、弗洛特 Freud 是近代一個特殊的心理學家,他對夢中說明最多,所以講到夢特別要提到他。弗氏以為精神作用有三部份:
- (一)、現意識下,還有潛意識,潛意識都是從許多被壓迫的欲望所構成;現意識彷彿是統一的政府,潛意識如有許多被壓服的叛民。但是這被壓迫的潛意識欲望,雖為現意識所壓迫,但是還有機會,還是勃勃欲試。在睡眠中現意識一經鬆懈,隱意識乘隙表現出來,就成各種的夢。這是弗氏夢為隱意識表現的說明。
- (二)、是欲望的滿足:弗氏分兩重的我,一種社會我,一種自我。人類因為社會、風俗、法律等關係,各種欲望不能隨各人去得滿足,這是無可如何的,因此就有許多欲望壓伏;可是這些欲望的潛勢完全沒有失掉,遇有機會還要出來活動,所以在睡眠中各種的夢,就為給被壓伏的各種欲望得到滿足。
- (三)、是檢察和遏抑:弗氏既發見夢就是表現一種、不曾滿足的自我中心的欲望,這些欲望因為被壓伏在潛意識中,所以在夢中表演出來。可是現意識遇見潛意識這樣的表現,是一定要加以檢察和遏抑的。在夢中現意識雖比較來得忽略,可是潛意識還不敢公然大膽的呈現出來,有許多和現代風俗習慣相合的,雖不妨表現出來,但有許多違背倫俗的便不敢公然現出來。於是就利用化裝的方式現出來:在化裝的分析中,就有隱義(LatentCoutent)和顯義(Manifest Content)。顯義是夢的化裝,隱義是夢的真意,所以要研究夢的真意,非探索個人隱義不行。但這派有多種的基本欲望說:弗洛特主性欲說:弗氏說夢是潛意識所含欲望的求得滿足,但是這些欲望最基本的是屬於那一種呢?在弗氏以為都是屬於性欲的。以性欲是人類最基本的欲望,一切道德文化他都用性欲來說明,所以他用象徵符號來解釋一切夢,亦不外就是以象徵化的性欲來解釋。此外、還有德勤爾,以為人類基本欲并不是性欲,是權力欲,因為人類有好高威權的本能;這種欲望不能滿足,就化生種種的夢。又永格的學說:說性欲、權力欲,還不是基本欲,基本的欲在求生存。各個人求生存的欲望甚高,在平日的生活則甚庸碌,乃祇好到夢中去求滿足了。

## 四 佛學的夢說

#### 夢的意義

佛學上說「夢」是什麼東西?佛學說一切眾生有八種識:一、眼識,二、耳識,三、鼻識,四、舌識,五、身識,六、意識,七、末那識,八、阿賴耶識。夢既不是前五識,也不是末那及阿賴耶兩識,乃是第六意識在睡眠時的心和心所相應活動,這種活動就是夢。所以夢是睡眠相應的第六意識心和心所,和真他識無關。在第六意識有有漏無漏的分別,在諸佛聖人的意識是無漏的,在平常人類的意識是有漏的。有漏之意識,又有五俱及獨行的分別;五俱意識是眼識乃至身識、這五官感覺的一部分,和第六意識同起的作用,這情形在醒時才有,如見色、聞聲等。獨行意識是離開眼、耳、鼻、舌、身五官感覺以後,單獨構成的。但獨行意識的範圍亦甚寬大,可以分開三位:(一)、清醒的時候,心力分散而非集中統一的、名散位

獨行意識;(二)、經過修定工夫才增加許多超越的力量,名定位獨行意識;三、夢時前五識不起現行,唯是第六意識的分別現憶,名夢位獨行意識。這不稱為睡眠意識,因平常所謂睡眠,只是指血液的休息狀態,而夢是睡眠時的意識現起活動,由此可知夢是第六意識、在睡眠中現出來的。有了夢位意識的見分相分同時現起,就是有夢了。

#### 睡眠心所

夢是在睡眠中演成的。要知道夢是什麼,兼要知道睡眠。通常所謂睡眠,只是生理上的;在佛典所謂睡眠心所,這是心理的。成唯識論說:『眠謂睡眠,令身不自在昧略為性,障觀為業』。『謂睡眠位身不自在,心極闇劣,一門轉故。味簡在定,略別寤時,令顯睡眠非無體用,有無心位假立此名。如餘蓋纏心相應故』。睡眠心所,是第六意識作用之一,指意識心理作用和定心所合作,便成定位意識;和睡眠心所共起活動,就成為夢。

## 夢的來源

睡眠不定就成夢。佛典善見律說;夢的來源有四種,大智度論、毗婆娑論說有五種,內容所講大同小異。今用毗婆娑論的五種:第一種、是由「諸病」:即身體上四大不調發生出來的病態,如身體在冷則夢水,身體感暖則夢火,即由生理關係來生夢。第二種、是由「思惟」:即心理有所希求,因感情和思想的不安甯就生夢,略同前心理說中的觀念復起及想像二說。第三種、是由「曾更」:即前所經過留下來的習氣,在夢中重演出來;凡是人生的經驗,都說是曾更。第四種、是由「當有」;這種、在現代科學沒有講到,所謂當有,就是將來要實現的事情,先在睡眠的夢中發現出來。到了某時某月某日所發現的事情,果如睡眠的夢中所夢見的。我從前在湖北聽一個人說,他在武漢起義前,有一晚上夢見許多人沒有辮子,過了幾天果然革命軍政府成立,大家都剪了辮子,這是由當有的夢底一個例證。這種夢的性質,雖然有時發現,不過不是常有的。第五種、是由「他引」:由人心力的關係,所引生的夢,簡名「他引」。他字所包括的很廣,凡他心等關係皆屬。譬如母親愛子的關係,心理上有種像磁石相引的力一樣,子女遠別,常常夢見母親的現狀。從前伍廷芳說:可由夢中和朋友通信會晤,亦是「他引」的功用吧!

#### 夢位意識和其他七識及五根關係

做夢的本身固然是第六意識、睡眠相應心和心所的活動,但是第六意識和眼 識,乃至末那、阿賴耶識及五根亦有間接的關係。第七識和第八識是永不相離的, 平常經驗的印象,普通心理學以為是藏在腦袋裡,在佛典上說藏在第八識裏;可知 「曾更」和「思惟」的夢,都是和七識或八識所受熏的習氣有關係。至於和前五識 所依的五根底關係,不過沒有十分顯明,譬如以磨墨的聲音影響到夢春米,尤其是 和身根的關係更切。由此可知夢位意識、和七八二識一定有關係,和前五根識亦有相當的間接關係。

## 夢的空有和俱非

在佛典或說夢是空無的:如一般的經論多用夢來講空,如人生如夢等說。或說是實有的:一切有部以為除自我是空,其餘一切法都是有的;如現代新實在論所說,不惟具體的事物是有,即概念亦是有的。這在一切有部以為夢的事物、雖有時不合事實,其實夢的構成是實在的;如夢有角汐馬,是從角和馬相加而成。或說非有非無的,如二十唯識的即空即有說:以夢喻天地人物都是唯識所現,如夢位意識所現的宇宙萬有一樣。但實際上,南普陀有一定的處所,開花有一定的時節,如何是唯識?故二十唯識以夢的功用來顯唯識,以平常的根身、器界都是共不共業所感所變的,都是如幻如化沒有實體的,故二十唯識以夢位意識所現,既不是實有,亦不是全空,構成即空即有、非有非空的如幻有說。但照二十唯識論所說,在醒時的世界、和夢時的世界實無分別。那麼前面所言夢的幾種特徵,不是可以推翻嗎?如醒與夢既無分別,自然沒有特徵可說了。故此應進一步更討論到夢和醒覺!

#### 夢和醒覺

夢位的意識比較醒覺時、和五根身同時現起來的五俱意識薄弱。其次、醒覺的 根身、器界乃是第八識共同變現,夢時祇第六意識、睡眠相應心和心所活動而有。 更簡單的說:醒覺位是八個識所現,夢位但意識所現,範圍的大小自不全同。在佛 典上以醒覺時人生為「業識所現的夢」,經相當的訓練修證,便有再醒的希望,所 謂大夢然後大覺。是指無明業力空掉了,成為大覺來說,猶似睡眠亦可醒覺一樣。 不過睡眠、是業識所現如夢中境象;但是人破無明的盲動,完成大覺,和睡眠後的 醒覺是不一樣的。佛學的目的,目的在求破無明後的大覺。

#### 五 綜合的評述

依中國、西洋、佛學的夢說看來;中國古書許多的夢說,缺少科學的根據,沒 有系統的組織,固然比不上西洋;但是西洋的夢說,在每小部份或有明確的研究, 但是還沒有說到「當有」、「他引」的夢;從佛學上夢的構成五因來看,前三種與 中西洋略同,後二種中國略有說及,在佛學有獨到之處。所以佛學對夢的研究,比 較來的完密!

上文譯本錄自太虛全書第十三篇 ——夢 ——

# 會覺質疑的解釋

## 二千零六年于多倫多

#### 一 質疑

唯識宗義,是就異生心上、明白一切法結歸唯識,方有斷惑證真的無邊大用。 法師說依空後安立一切法相,就能立智邊,理固可以,但於唯識大用,似成虛設, 因於異生不相應故,這是可疑一。

因此破空前的法執不是法相,正和唯識宗義適得相反,因唯識正在遮破二執、 使證入法性的原故,這是可疑二。

反面來說,依空後的後得智、安立的種種法相,遮執的空慧,雖不容施設一法,但亦不妨在空慧中幻有一切法相。正好和空後建立法相似同,這是可疑三。

果上佛智,雖是安立、但不是安立圓融的一真法界,然亦不無空後種種法相,來捨這無所謂安立非安立圓融的一真法界,這是可疑四

前二疑間中能成立,小乘法執正在唯識的所唯中,法相安立唯識,意正在此。 後問能成立,他於佛智空慧不應遮破,由於佛智空慧不無所謂空後的法相故。以如 此法相安立唯識,則唯識大用仍在異生破執證真,復不應遮破小乘法執非法相,捨 此、法相唯識宗義便成虛設了。

#### 二解釋

大乘各宗,是就該宗點所在才有區別;實際各宗皆攝諸法。平等平等。但因宗點所在不同,故此所攝諸法各有破立詳略的不同。唯識宗施設安立一切法相,所依施設宗主的,即地上菩薩的空後、後得智境,亦即佛菩薩的如量智境,世俗諦智所了的非有如幻有境,天台教說是不思議假。故說:『非不見真如,而能了諸行,猶如幻事等,雖有而非實』。在廣明俗諦事故,所明偏詳於異生心境;但此藏識海浪的異生心境,實依空後的智來明白。至今異生斷惑證真的效用,不只是唯識有,在

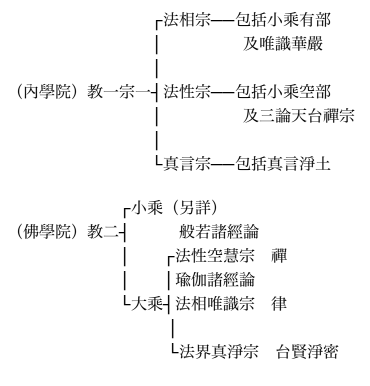
其餘宗亦莫不如此。——釋疑一。

小乘法執所以不是唯識的法相,因不是立而是所破。如以所破的執混淆為所立的法相,那所破的一切外道法,亦應是大乘法相。彼法既不然,此法又何故安立?由二乘法執亦在所破之列。——釋疑二。

法性空慧宗以觀諸法畢竟空慧為宗點,故此詳於遮破空前的法執,略於安立空後的法相,不同唯識的法相。明白這點、那學習大乘學的次第,當先從法性空慧宗而進法相唯識宗。——釋疑三。

法界真淨宗,依佛果圓融智境明一切法,雙遮雙照,遮照同時,故異於空慧,亦異於法相。而且唯識施設的法相,分別明了,真淨圓融,變動不居的。又真淨宗偏詳佛菩薩智境,異於唯識的詳異生心境,故亦不可束為法相。——釋疑四。

不過這三宗,在窺基師法苑義林章,曾別攝法歸簡擇主,有為主,無為主。主即是宗義,總抉擇談已援用。又可依據三性,唯識依依他起立一切法,空慧依偏計執遮一切法,真淨依圓成實明一切法。火。亦明如幻有法相宗唯識義。歐陽居士昔於內學院緣起曾立三宗,可和我所立對明大概。



上文譯本錄自太虛全書第六篇 ——釋會覺質疑——

# 果覺下化起因行上求

## 二千零六年于多倫多 ——民二十二年八月在廬山大林蓮社講——

- 一 證境和說法
- 二 境法和行法
- 三 法界緣起
- 四 信行思修

大林蓮社今日開歡迎戴季陶先生演講會,我本是來參加歡迎的;而各位乘此時機,要我說法。在佛法上所謂法,本來是不用說,不可說的,因為宇宙萬有、乃至眾生本來面目現現成成的,都叫作法;就是各人的本身,也就是法。所以揚手舒目,法法現成,還有甚麼可說的呢?

#### 一 證境和說法

佛所證得的,亦不過將自己的智慧,觀察明白了此宇宙萬有、本來面目的清淨真相,原是如此如此,而在此宇宙萬有的本來面目,畢竟不增一毫,不減一毫。但是這法界真相,非到佛的聖智境界,就不能正遍覺知;所謂唯佛與佛,乃能盡知。眾生為無明妄想煩惱覆蔽,不自證得;雖不證得,而法界本來面目,還是清淨無所損減,故說: 『有佛無佛,性相常住』。不過、未經佛證得開示以前,此法界真實性相,不能顯出功德妙用的。如科學家發明地心吸力,但這地心吸力,並不是發明家所創造、所增益的,而是固有現成的理性;不過未經發明家的發明,就不能運用到科學上顯出效用。佛證得法界真實性相,亦是如此;必須仗佛證知,才得其用。所以佛學,可以說是慧學,因為是要憑各個人心中開發光明、智慧,去體驗觀察法界真實的性相。

佛將自己所覺悟證到的,用來自覺覺他,由先覺覺後覺,因此才有教法。不過這些教法,如筏喻者,法尚應捨。何況非法』?這樣說來,說法亦如發明地心吸力的人、用語言文字示人地心吸力的功用;又如舟航渡人到達彼岸,對於未知未到的人,仍然是過程中必不可少的航具。

## 二 境法和行法

佛所說的法,約分為二:一、是境法,二、是行法。所謂境:即是佛智所證清淨本然的聖境。凡夫被無明煩惱所遮蔽,不見宇宙萬有真相,正如醉酒的人、寐夢的人,迷執昏亂。故此佛宣說境法,使凡夫亦能依稀彷彿,知有佛境可證的。譬如未到廬山的人,出示他照相繪圖,使未到的人亦得知道大概。所謂行:即佛所說六度萬行,戒、定、慧等修行方法,可作為知有聖境的凡夫,作為舟航的濟度。甚麼是方便設施,亦係表示人必須經的途徑。譬如表示人到廬山的途徑,何處乘船,何處搭車,何處坐轎,令未來過的人,亦可依著進行,便直達廬山。佛教導人,亦是如此;將自己親證聖境的方法,廣為詳說,使聞人如法行持,將來得證聖境。佛用方便善巧,宣說境和行的真相和妙用,便是教法——即三藏十二部經典是。現在能說的法,即是依佛的教法來說的。若談到說法,剛才戴先生所說的已經十分完美;

如說:今日能在此清涼道場說一席話,都是受惠於諸佛、聖賢、父母、天地、國家、社會、乃至一切眾生的種種因緣而來;這就是佛法中的一攝一切的義理。又如說:我們要推廣此地清涼,使人人均得享受;即是要人人起大悲心,發廣大行願,未得安樂的人同得安樂;以身心供養法界眾生,普利一切,普度一切;這就是佛法中一入一切的意。這一攝一切、一入一切的意義,即華嚴經法界緣起的道理。

## 三 法界緣起

甚麼是緣:即眾多關係互相融攝的意。在宇宙間一草、一木、一花、一葉,小至於一毛頭許,大至於地球、日球,皆是由眾多的緣湊成的;既然成這一草、一木、一花、一葉、乃至一毛頭許體積形相,他的效用,都是影響到全法界而且能互攝互融的。知此、即可見到遍法界的一切事物,都是諸緣所生而無自性,是即一攝一切、一入一切的法界緣起的真實義諦。人類在這法界緣起中,亦是依仗眾多的緣而成,特別是身心較為完密吧。宣說佛法,就是要各人依這法界緣起的道理,推廣至家庭建立,社會建立,國家建立,乃至日光所照,霜露所墜,空氣所通,都互有關係恩德的。但見到互有恩德關係,自然能夠互相生存而不相害,並行而不相悖,豈有損人利己去逆其性的呢?如此合理生活,自然唯以公眾利益為前提,這豈不是人人行菩薩行,個個具菩薩道嗎?譬如以清淨眼觀晴明空,圓滿大覺,顯然吐露;這是華嚴經法界緣起的道理,亦即是宇宙人生觀中最完美的。由此可知佛法並沒有神祕、奇怪,確是極為平實的。

## 四 信聞思修

佛法的大旨雖是如此,而實際行持,卻甚困難。那末、最初實行的基礎,就要 在一個信字;如果信心充足,便易得相應。若要堅固這信的功德,大約須經過三種 步驟:

- 一、聞所成慧,慧、即是了解的意思。因聞經典及讀誦研究,長久推究觀察, 通徹明了,使信心成為解信,就較為有力。
- 二、思所成慧,這思字、不是平常所說的思想,是揩心的意志活動力,亦即是一切行為的動機。因在聞法了解中,既然得了解信,從此就可以實行。故此這思慧,和王陽明所說知行合一的知字相同;就是依佛制、戒律、心體力行。如儒家所謂『非禮勿視,非禮勿聽,非禮勿言,非禮勿動』,以及『克己復禮』,乃至『止惡修善』等說,皆和持戒的理吻合。由此引發智慧,亦名戒相應慧。
- 三、修所成慧,修、即修改、修正、修鍊的意,其中重要在於修禪定——將心力集中統一。因思所成的慧,尚未將萬善心力集中統一,不能發生廣大功用。譬如有一大國家,土地雖廣,人民雖眾,生產雖富,但因國力不能集中統一,反不敵一小國的集中統一為強有力的。又如電力:必要有蓄電池、電線、電泡等,來集中電力,才能發光;否則、散漫無用。故此今所說修所成慧,重在於定,亦即是定相應慧。依此定慧均等,作普遍的觀察,才可引生如實普照的慧日,成就無上大覺。

雖然說三種步驟,其中主要點皆一貫於慧,同時又須定、戒、相資,方得成就。因為無定的散慧力劣,如無戒亦不成正定;又再無聞所成的信解,亦不能持戒和明其所以。故此必從聞而思,從思而修,漸次深入,乃可成辦。或有逕從修定以為得學佛的捷徑,往往入於魔邪!因為從無始以來一切妄想習氣,尚未從聞思上,逐漸將牠掃除修正,而驟然修定來集中心力,強使妄想習氣止息,譬如一間屋中,

內藏種種危險污穢物品,先不將牠打掃乾淨,徒將門封閉以為得計,一旦內面的東西擾亂起來,那是可以將屋及人都被害的。所以發心學佛,必先多從善知識聞法,讀誦經典作為基礎;然後信解持戒,將一切習氣煩惱逐漸改善解脫,自能坦坦蕩蕩心地安寧。再由戒生定,由定發慧,才可以任運流入薩婆若海。

上文譯本錄自太虛全書第七篇 — 倒果覺之下化起因行之上求—

# 談二無我

二千零六年于多倫多

補特伽羅無我, 達摩無我, 名二無我。

補特伽羅,玄奘師新譯名數取趣,是「數數取天人畜鬼等趣業報身」的意義。換句話來說,是流轉三界二十五有的精神個體、或靈魂或業識。凡是已捨天、人、畜生、餓鬼、地獄五趣的現報身,但是未定轉取何趣時,以前的業力,集中在「識上色功能」,變化成一種細色根身,保持業識,名中有身,亦名中陰身。因業報還未決定,故此不是五趣所攝,而是數數取五趣報果的。所謂補特伽羅,在已取或未捨五趣報身時,都是隱沒不出現,唯有在中有身時,始得有些眉目。審實來說,中有身亦是五蘊和合相續假身,形相雖然不同,猶如人身和天身不同,其實和五取蘊身固無差異。如果除了中有身、在世間所名為靈魂,更無可指的物。這補特伽羅無我,亦譯名人無我,有情無我,眾生無我。人,是有情類的一類;有情類,是眾生類的一類。眾法和合、相續而生的名眾生,雖是無情的個體,如星、地、金、木等亦名眾生的。有情是專指動物類來說,故此在眾生義較寬的是有情,有情義較寬的是人。

#### 補特伽羅無我

現在說補特伽羅無我,應譯名有情無我。在言說方便上,舉人作有情類或眾生 類代表,名「人無我」。或隨順古譯,在有情和眾生二名實無區別,簡稱作「生無 我」,亦是可以的。 達摩無我,譯名法無我。補特伽羅指一切由眾法和合、相續生存的「個體物」,法指能集成個體的「單位」;例如四大、五蘊假合為人,人為四大、五蘊眾法所集起的個體,地大乃至識蘊等眾法、是集起個體的單位物,故此眾生屬假有,法屬實事,這眾生和法相對來說是可以。究竟來說、法義是軌持,軌範物理,任持自性,實固實法,假亦假法,聖凡、染淨、有無、色空、事理、心物、性相、體用,盡一切可言可思、乃至不可言不可思的,悉得名為法,故此法界比較眾生界更為深廣,亦比較眾生界為幽玄。

## 達摩無我

我、主唯實常義;主即主宰,唯即唯一,實即實在,常即常住。常人所說的我,固然沒有不執為本人的主宰,而且執一人唯一,不容有二。執實在故,愛著不捨,順我快樂,違我痛苦。執著常住,貪取無厭,得便歡喜,失便憂惱。止這些都是一切凡愚與生俱生、實在沒有不同有的我執,諸邪外更依這俱生我執分別計度,在五蘊中或五蘊外;在五蘊中一蘊或五蘊的全部,妄執各各有常存實在唯一的主宰,或萬有全體精神、常存實在唯一的主宰,所謂補特伽羅的我見我執。法執的我,或有主唯實常四義,或但「唯實常」三義,或但「唯實」二義,或但「實常」二義,或但「實」」一義。主要是、人我執必依法我執為本才生起,法我執或可以不依人我執單獨存在,故此二乘聖人雖捨人我執,但法我執猶未能斷。人我執是煩惱障根本,由它而有煩惱生死,流轉纏縛,不能止息解脫,斷人我執,便生死空而證生空真如。法我執是所知障根本,由它而致使宇宙心境,冥昧窒礙,不能覺悟圓通,斷法我執,便心境空而證法空真如。

怎樣知道「人無我」?人由五蘊和合相續生存,眾法和合假成,眾法中無一實主宰可得,五蘊法中更無一實主宰可得,法法剎那生滅,雖相續不斷而非常,故此說人無我。怎樣知道「法無我」?法由因托緣,眾事集現;由識心轉變,分別顯現;依他生起;故無自性;無實用;無定相;剎那生滅;當體空寂;故知道法無我。依人無我、法無我二門,說為生空真如、法空真如,而真如實不咐帶有數量和形相,非一非多,亦復非空非不空。無著大師說:『二我無即二無我有,二無我有即二我無』。無我法,故非不空;有真如故非空。真如由無我法得顯,是故非有非空,非非有非非空。離四句,絕百非,勉強存一句說:無而有。因無而有,故證此「有」時,必言語道斷,心行處滅。

上文譯本錄自太虛全書第五篇 — 二無我論 —

# 佛教與人生

二千零六年于多倫多 --民三十二年十一月在耒陽民眾劇場講--

我們翻遍全大藏經,都沒有發現佛說他自己是創造「宇宙萬有」的真宰,也沒 有發現佛說他自己握有「賞善罰惡」的權威;相反的、佛視此類「神權思想」,簡 直是眾生心靈上的毒瘤,一定要強有力的給以割治不可。當然,在佛書裏面,亦承 認有天、有神;但是天和神等都是「六道輪迴」的苦惱眾生,誰都沒有如此的本領 與威力!佛坦白地告訴我們:佛是從「眾生本位」跳上去的,佛和眾生的本質,根 本就沒一絲一毫的差異;只要我們眾生能擔當,肯奮發,誰都可以毫無遮攔地自由 成佛、這實在是任何勢力阻塞不住的!眾生的命運、完全緊握在自己的手頭;佛只 是從實踐生活裏、澈底悟透了「宇宙真理」的一位聖哲,他只能啟發我們,引導我 們,使我們逐漸適應真理,大家和諧地創闢自由、幸福、安樂的世界。但「公修公 得,婆修婆得」,假使我們自己不肯向上奮發,那麼佛對我們亦沒辦法。因此、一 般宗教,都有他自己虔誠崇奉的天神——用自己想像雕刻出來、等於特殊階級的天 神;佛是要一切眾生絕對信任自己,不要埋沒自己的性靈!故此我們對佛和天神, 是絕對不能絆纏不清,糊亂的混成一起!而且、我們必需有了這點基本認識,才能 避開習俗流弊,而將佛法應用到日常生活上去。可惜,可惜許多詆毀和信仰佛教的 人,對這點似乎都未有弄清,真是一大憾事!佛教,就是佛根據自己證悟而施設的 特殊教育,亦即是佛學、佛法。但習俗偶聞談到佛法,總嫌虛玄、高遠、神祕莫 測,是不切實用的,與自己無分的。其實、這都同神佛夾雜不清一樣的錯誤。六祖 說:「佛法在世間,不離世間覺」。金剛經說:「如來說一切法、皆是佛法」。故 從來高僧大德,幾乎沒有不勉厲眾生,要向應緣接物的、日用生活上去覓佛法實益 的。「死水不藏龍」;「佛常在眾生六根門頭放光動地」。試想這這種用意,現在 略拈一二佛理,來供諸君抉擇:

一、佛說現實事物,都是「因」、「緣」會合才有的。如借用科學的語氣來 說,大凡自然、社會現象,都有它自己的來龍去脈,誰都逃不了因果則律,決定不 能憑空跳出來,亦決定不會突然聲形俱渺,宣告失蹤。不過、「因緣」、「因果」 兩個名詞,涵義略有分別,就因果說:現實事物,即可以名果;至能構成每一現實 事物的因素,那就名因。但任何事物的生起,都不是單一性的因素所能包辦得了, 故此佛法又在繁複因素,詳加分析,將能構成現實事物的主要成分,說是因;構成 現實事物的協助成分,說是緣。舉例來說;植物自身的種子,對於自身所生起的植 物,應說是因;其他如土壤、水分、熱力等,都能協助植物自身種子、使它長出於 於向榮的植物來,故應說是緣。又如已經實現的抗戰勝利,是我們全民族團結、統一、奮鬥、犧牲所獲取的,這實是主要條件,應說是因;至如盟邦同情援助,和日本人自己因憎厭軍閥黷武、而起來反抗的行動,雖然亦或多或少有裨抗戰,但我們絕對不能視為獲取勝利的主要力量,只能當作一種助緣,故應說是緣。現在我們縱目所視,舉手所指,小的微塵,大的宇宙,幾乎全盤都是因緣會合才有的。現實事物的出生、擴展、變化與消失,亦幾乎無不完全決定於它自身的因緣。在因緣背後,絕對沒有什麼冥冥中的主宰,能夠妄用特殊權力加以操縱、干預。我們真要改變個人,或者群眾的生活,只有直捷向它汐根柢——因緣去做工夫。我們不能屈服於神權,亦不能委命自然;我們要信任自己的力量,認識清楚因緣的條件,去實際發揮自己的權能。這是虛玄、高遠、神秘莫測的理論?還是從日常生活上能夠接觸處去省悟、隨時應用的事實呢?這答案、各位最好自己去下一個精確的斷判!還有,我們說因說緣,或說因果,都是觀察的人從事物關係上、創製出來的一個名詞,我們決定不能機械地硬執某事為因,某事為緣,或硬執某物為果,因因為問,我們決定不能機械地硬執某事為因,某事為緣,事時物上、創製出來的一因為為現實事物生滅變化,無不有待其自身所需要的因緣,事時物上,對於各事物,或為不能完全斷絕關係:在時空人對於各事物,或於不利其餘分事物,既然和其餘各事物不能完全斷絕關係:在時空上對於各事物,對於各事物,或於各事物,既然和其餘分事物,既然和其餘分事物不能完全斷絕關係。

二、佛說因緣和合的事物,當體就是「空」的。但是世俗人聞空,即硬執另有一空;世俗人聞有,又硬執另有一有。不知說空、說有,都是附屬在事物上的形容詞,決不是詮表事物的名詞。因為在活潑潑地現實事物上頭,本自玲瓏,具有空和有的兩面;而這空、有兩面,實不是離開事物能夠存在的。故此前面說「當體」二字,是非常緊要。明白了這些,那說空、說有,實在是自身相融相成的,即使盡十方諸佛神力,恐怕亦劈不開。撥空執有,固然將為有壓斃;撥有執空,亦將為空上,進生作事物實有,眾所共見;貿然言空,不能不略加證經:應知現實事物的彼此關係,本自異常緊密,而絕對為契不了的,不自脈絡貿由自己劃出鴻溝,築成壁壘,分人分我,爭強爭弱,而絕對為與不了的,不自脈絡與由自己劃出鴻溝,樂成營壘,分人分我,爭強爭弱,適直間得烏煙瘴氣,糊塗一塌,就是連作夢亦難得片刻臺墓,靜,還要在那兒胡天胡帝,笑哭無常。佛法說空,就是想將我們從這自掘的填墓之無常綿密變化,推陳出新,相似相續,剎那不住,我們實前的莫測其端,後後難完,就空間上說:現實事物,既然彼此脈絡貫通,相倚相伏,而絕對不能孤獨地存在;內寬不得其我,外捫罔窮邊際,如何又容我們剔出寸膚,強謂某實是人,某實是就空間上說:現實事物,既然彼此脈絡貫通,相倚相伏,而絕對不能孤獨地存在;內寬不得其我,外捫罔窮邊際,如何又容我們剔出寸膚,強謂某實是人,某實是教生說,其實是心,某實是物!何況人、我、心、物各名,純出意想構畫,實在不是事物本所具有,縱有巧運語人士,亦有時自喪難於圓轉自如,曲盡物態。循名求實,幾類隔靴搔癢,試癢又如何搔得著啊!善達因緣生法,自性空寂,此實是十方三世諸佛的大解脫門;只要能問這不執藥成病,死在言句底下,將來定見我們歷劫受用不盡。世俗偶聞佛說法空,便譁然取笑,妄說什麼悲觀、取世間的惡名,強壓在法頭上;東行西向,直不知錯到那裏去了。

三、佛說現實事物,是平等圓融無礙的。雖說我們為了觀察、研究,或者實際上的應用,亦可以運用我們的智慧,拿事物個別區劃起來,而一一賦予特定的名稱,但因緣和合的現實事物,畢竟呼吸相通、搏脈相貫的,畢竟是交相滲透,交相涵攝的;畢竟是不能因為我們主觀底方便、區劃就頓時隔絕關係,斷塞影響,而真能僵直的個別孤立起來的。前面說因緣性空,是要我們填平鴻溝,撤除壁壘,不要將自己埋到自己掘出來的墳墓內;現在說圓融無礙,是要我們從一切眾生上面,摸到自己的頭鼻頭。在自己的一一毛孔,嗅著眾生的氣息,徹悟我和眾生,原本是痛癢相關的,原本應當共存共榮的!法法絕待,法法平等清淨,法法圓具無上功德。因此隨拈一法,無不直具佛法的全體大用,這一點是沒有神祕的,只要我們自己當下直觀領取罷了。現在因為時間的關係,我們對於佛法,只能描畫這樣的粗疏輪廓。

再談人生:一般來說,人、就是世界上的人;生、就是生命、生活,人生、就 是每個人對於生活、所應稟持的態度。但是許多人對於生活,多半是不能或者不肯 運用自己的思想,將自己生活好好地審顧一下,便依然採取一種適宜的態度;因 此、自己生活幾乎全是因襲的,被動的,由於社會上風俗習慣與國家的政治、法律 融凝鑄成的模型印出來的。這亦不妨說是沒有態度的。固然,只要一個肯用思想的 人, 對自己生活必有個趨向, 能夠自成一家學說、來求取世人信仰的; 對於人生態 度,當然更會塗上鮮明的彩色。這不是我們短時間內列舉得出的。現在,我只能就 影響我們現代生活、最大的唯物論來同佛法略加比較:唯物論肯定人是高等動物, 是由低級生物逐漸進化來的;生命,只是透明的膠質溶液,亦只是生殖細胞的演 化,而且生物與非生物、是有著極大區別的。人生活動,只是祖先遺傳的重奏,只 是環境刺激的機械反射。生存競爭,更是天演公南,更是自然界的慘酷事實。我們要維持這傀儡式的生活,亦只有奮勇的混殺上去。基於這種生存競爭的觀點,更瘋 狂的歌頌權力意志,而誣蔑道德只是弱者、用來繫縛強者一條韁勒,否定了人類優 秀的理性,絞殺了人類的責任觀念;所有將人類推墮到戰爭、血泊裏的法西斯主義,我們可以說是從這氣氛裏孕育出來的。他們用所謂「滿足自然願望」,掩飾自 己侵略的罪行;他們用「優異民族去誑語欺騙,煽動或鞭箠良善人民葬身炮火。這 是我們目睹的事實。我們真想人類破除偏私,誠信相共,我們首先就要掃蕩這種危 險思想,跳出這種危險思想。我敢說,佛法實在是人類的救星;最低限度,佛法值 得我們在日常生活上借鏡的。佛法說人,只是他過去五戒、十善所招感的一種業果,絕對不是固定的。只要他能站在真理立場,為眾生的幸福精進奮發,那末,他 就和眾生的生命統一了,無妨高視闊步,跨入佛、菩薩的領域。假定硬要強生分 別,不能從臭皮囊裏透脫出來,將又憑他自己的善惡輕重,依然六道輪轉,永無了期的。即心見物,即物見心,是絕對沒有生物和非生物的差別。生命、是一空洞的抽象名詞,亦是普遍潛在宇宙萬有裏面底閃燦靈光。假使法西斯主義,造下了滔天 的罪惡,同是一死了事,這人間就太不公平。而且根據物競天擇的公例來講,正是 他當仁不讓,不肯辜負他自己的天賦權力,用不著他自己良心上的負疚。而且、我們申張正義,奮力誅討,似亦未免近於庸人自擾。我們肯甘心這樣想嗎?我們現在 蹲著的大地,果真就是命定的血腥戰場,永遠沒有滌蕩的機會嗎?否則、我說佛法 在我們日常生活上,最低都有一種參考價值。

最後、我要結論到佛教與人生的關係:根據佛教第一點的因緣觀,不但可以使 人生從神權統治的黑暗世界解放出來,而且可以認定自己面前世界,法爾條理井 然、而不是亂雜無章的,才能安心生活,才能使奮鬥得著一個趨向,才能不將「自然」兩個字看得太呆板,而又使自己跌入木偶生活。根據佛教第二點的因緣性空觀,人生才可以將自我靈活放大,幾乎和物觸處無礙,同時真能昂首天外,大來大往。根據佛教第三點的圓融無礙觀,將會對於現實事物關係更見緊密,事物價值,更見勝妙。腐朽神奇,彈指頓化,反觀終日等量計較作繭自縛的生活,雖有霄壤不足來比喻其懸隔了!記住吧!佛是從眾生本位跳上去的,我們當下誰都具備有成佛的資格。

上文譯本錄自太虛全書第十三篇 — 佛教與人生 —

PAGE 1

PAGE 211